
POLICY
BRIEF

REFORMULASI MODERASI BERAGAMA:
Menuju Harmoni  Berbas is  Keadi lan dan Hak Asas i  Manus ia



Hasil riset tim el-Bukhari Institute menemukan selama periode 2019-2024
program Moderasi Beragama (MB) pemerintah Indonesia menemukan berbagai
tantangan sekaligus dampak nyata terhadap kerukunan umat beragama. Secara
konseptual MB bertujuan menciptakan cara pandang beragama yang adil,
seimbang, dan menolak ekstremisme. Penelitian di empat provinsi (Aceh, Banten,
Yogyakarta, NTT) menunjukkan tantangan yang signifikan pada tingkat kebijakan
dan implementasi. Temuan utamanya di tengah berbagai upaya Kementerian
Agama untuk mewujudkan praktik baik MB, pada praktiknya di lapangan masih
ditemukan adanya berbagai persoalan. 

RINGKASAN EKSEKUTIF

Di antara persoalan yang paling pokok adalah belum berkontribusinya MB
terhadap perubahan kebijakan daerah yang diskriminatif, masih adanya
ketimpangan koordinasi pusat-daerah, masih minimnya internalisasi MB dalam
sistem pendidikan dan layanan publik, serta diskriminasi terhadap kelompok
minoritas seperti Ahmadiyah dan penghayat kepercayaan. Untuk itu el-Bukhari
Institute merekomendasikan reformasi regulasi yang masih diskriminatif,
penguatan pendekatan partisipatif, peningkatan kapasitas kelembagaan,
reformulasi narasi moderasi, dan pemantauan program berbasis HAM serta
memastikan MB agar menjadi kebijakan yang inklusif, responsif, dan menjamin
kesetaraan hak setiap warga negara.



Indonesia adalah negara dengan
tingkat keberagaman agama, etnis,
budaya, dan bahasa yang tinggi.
Keragaman ini menjadi kekayaan
nasional sekaligus tantangan dalam
menjaga harmoni sosial dan
menciptakan kehidupan yang inklusif.
Hak atas kebebasan beragama atau
berkeyakinan (KBB) dijamin secara
konstitusional melalui UUD 1945 Pasal
28E dan 29, serta sejalan dengan
komitmen internasional Indonesia
terhadap International Covenant on
Civil and Political Rights (ICCPR). KBB
mencakup kebebasan individu untuk
memeluk, berpindah, atau
meninggalkan agama (forum internum),
dan kebebasan mengekspresikan
keyakinan melalui ibadah, simbol,
pendidikan, serta pendirian tempat
ibadah (forum eksternum).

Sebagai komitmen perlindungan KBB,
pemerintah Indonesia menginisiasi
Program Moderasi Beragama (MB)
pada tahun 2019 di bawah Menteri
Agama Lukman Hakim Saifuddin.
Konsep ini bertujuan mengembangkan
cara pandang dan praktik
keberagamaan yang seimbang dan
menjauhi ekstremisme, dengan empat
indikator utama: komitmen
kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan,
dan akomodatif terhadap budaya lokal.
MB ditetapkan sebagai agenda
prioritas nasional dalam Rencana
Pembangunan Jangka Menengah
Nasional (RPJMN) 2020-2024 dan
diperkuat oleh Peraturan Presiden 
No. 58 Tahun 2023 tentang Penguatan
Moderasi Beragama. Pelaksanaan
program ini berfokus pada penguatan
cara pandang ASN, pengelolaan rumah
ibadah yang inklusif, perlindungan hak
beragama dalam layanan publik, dan
pemanfaatan perayaan keagamaan
untuk memperkuat toleransi.

LATAR BELAKANG DAN KONTEKS



Selama periode 2019 hingga 2024,
implementasi Program MB 
di Indonesia menghadapi beragam
tantangan serius yang tidak hanya
menyangkut aspek teknis birokrasi,
tetapi juga menyentuh ranah
struktural, ideologis, dan sosial 
yang dalam. Berbagai capaian
program telah dilaksanakan untuk
mengimplementasikan MB seperti
kampung moderasi, rumah moderasi,
sosialisasi, pelatihan-pelatihan, dll.
Namun, masih ada sekian tantangan
dalam implementasi MB. 
Ini menunjukkan bahwa program
moderasi tidak hidup dalam ruang
hampa, melainkan bertarung dalam
arena ideologi dan politik.

TANTANGAN UTAMA



Salah satu tantangan paling mengakar adalah persoalan struktural dan regulatif.
Di tengah upaya Pemerintah mengimplementasikan MB, aturan yang
bertentangan dengan salah satu prinsip Moderasi Beragama yaitu toleransi tetap
dibiarkan tidak selaras. Qanun Aceh Nomor 4 Tahun 2016, misalnya, mengatur
pedoman pendirian rumah ibadah dengan syarat yang diskriminatif terhadap
komunitas non-Muslim. Di sisi lain, penolakan terhadap pendirian gereja HKBP
Maranatha di Cilegon, Banten, justru mengacu pada Surat Keputusan Bupati
Serang tahun 1975, sebuah dokumen yang keabsahannya sendiri dipertanyakan,
namun tetap digunakan sebagai landasan legitimasi intoleransi. Regulasi lokal
semacam ini menciptakan jurang yang menganga antara semangat moderasi
beragama dengan realitas di lapangan, di mana negara gagal menjalankan fungsi
konstitusionalnya sebagai penjamin kebebasan beragama bagi seluruh warga
negara. Persoalan diatas juga menunjukkan bahwa bahwasannya MB yang masih
berkutat pada semangat shifting religious paradigm di level individu tidak menjadi
jawaban yang tepat ketika masalah utama yang menimbulkan persoalan
pelanggaran hak beragama berasal dari kebijakan negara dan aktor negara.

Belum Selarasnya Aturan di Tingkat Lokal dengan
Kebijakan Penguatan Moderasi Beragama



Di atas itu semua, terdapat persoalan ketimpangan relasi antara pusat dan
daerah yang turut memperlemah efektivitas program MB. Moderasi beragama
yang digagas oleh pemerintah pusat seringkali dipandang sebagai pendekatan
top-down yang tidak peka terhadap konteks lokal. Di titik ini, muncul resistensi
naratif terhadap konsep moderasi itu sendiri. Bagi sebagian kelompok
masyarakat, terutama yang merasa identitas keagamaannya sering kali
dipolitisasi atau dikontrol, program MB dianggap sebagai instrumen negara
menundukkan keyakinan personal mereka.

Di Aceh, misalnya, sebagian elite lokal menolak narasi MB karena merasa nilai-
nilai moderasi telah terkandung dalam pelaksanaan syariat Islam yang berlaku di
wilayah tersebut. Akibatnya, implementasi MB tidak hanya menghadapi resistensi
kultural, tetapi juga dituduh sebagai bentuk intervensi terhadap otonomi daerah.
MB lalu dilihat bukan sebagai nilai bersama, melainkan sebagai proyek ideologis
yang menekankan “toleransi” secara sepihak tanpa benar-benar menghargai
kebebasan iman individu (forum internum). Kritik terhadap MB yang terlalu fokus
pada aspek forum eksternum seperti ekspresi keagamaan dan perilaku publik
tanpa menjamin ruang batin yang bebas untuk meyakini, adalah peringatan
serius bagi negara meninjau ulang pendekatan yang selama ini digunakan. Hal
ini menunjukkan bahwa tanpa dialog yang setara dan partisipatif, program
moderasi justru dapat menjadi kontraproduktif, bahkan memicu polarisasi baru.

Implementasi Penguatan Moderasi Beragama
Masih Kurang Memasukkan Nilai Kearifan di
Tingkat Lokal



Perihal yang juga patut dikritisi adalah lemahnya internalisasi nilai-nilai
moderasi itu sendiri. Moderasi beragama acap kali terjebak dalam retorika elite
atau kampanye simbolis di permukaan dan seremonial, tanpa menyentuh
transformasi substantif dalam sistem pendidikan, pelayanan publik, dan
wacana keagamaan sehari-hari. Di lingkungan sekolah dan pesantren,
misalnya, narasi moderasi belum terintegrasi sebagai pendekatan pedagogis
yang kritis dan membebaskan. Masyarakat sipil yang mengadvokasi persoalan
pemenuhan hak beragama dan berkeyakinan menganggap Moderasi Beragama
masih menjadi narasi yang hanya dipahami oleh pejabat publikdi lingkungan
Kementerian Agama saja. Di banyak kantor pelayanan publik, diskriminasi
halus juga masih terjadi terhadap pemeluk agama minoritas atau penghayat
kepercayaan. Di forum-forum keagamaan yang mestinya menjadi ruang dialog
dan inklusi, seperti Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), masih
ditemukan pengabaian terhadap keterwakilan perempuan dan penganut
kepercayaan lokal, seperti yang tercatat di Yogyakarta. 

Kementerian Agama sendiri juga belum sepenuhnya mampu menjawab
tantangan-tantangan ini. Penyuluh agama sebagai ujung tombak moderasi di
akar rumput sering kali bekerja tanpa dukungan sistematis, baik dalam hal
pelatihan, kerangka kerja, maupun perlindungan terhadap risiko sosial yang
mereka hadapi. Ini ironis, mengingat posisi mereka yang strategis dalam
menjembatani negara dan komunitas lokal. Minimnya pelibatan mereka dalam
mediasi konflik berbasis agama menunjukkan bahwa negara belum benar-
benar menaruh kepercayaan pada kekuatan masyarakat sipil dan aktor
keagamaan di level bawah.

Moderasi Beragama Masih Dianggap
sebagai Kebijakan Internal Kemenag
dan tidak Lintas Sektor dan Menyentuh
Persoalan Ril Masyarakat



Lebih jauh lagi, diskriminasi dan
eksklusi sosial terhadap kelompok-
kelompok rentan seperti Ahmadiyah,
komunitas Kristen tertentu, serta
penghayat kepercayaan tidak pernah
sepenuhnya ditangani dalam kerangka
keadilan transformatif. Kasus-kasus
pelarangan ibadah, pengusiran, atau
pelabelan sesat masih terus terjadi. 
Ini membuktikan bahwa terdapat
kesenjangan tajam antara norma
hukum yang menjamin kebebasan
beragama dan praktik sosial yang
melanggengkan prasangka, stigma,
serta kekerasan simbolik maupun
struktural. Moderasi yang hanya
menyentuh kulit luar relasi sosial
tanpa menggeser logika dominasi
mayoritas dan tanpa keberpihakan
nyata terhadap minoritas, pada
akhirnya justru berisiko
melanggengkan status quo 
yang timpang.

Kebijakan Moderasi Beragama dan Tantangan
Operasional untuk Pemenuhan Hak Beragama
atau Berkepercayaan

Dengan demikian, tantangan
moderasi beragama bukan semata
terletak pada sosialisasi atau
penguatan kapasitas kelembagaan.
Tantangan utamanya justru berada
pada ranah politik pengetahuan,
distribusi kuasa dalam definisi
agama yang sah, serta keberanian
negara berpihak pada hak warga
negara tanpa membungkusnya
dalam logika mayoritarianisme.
Tanpa keberanian membongkar akar
diskriminasi struktural dan
memperkuat ruang-ruang otonomi
sipil, program moderasi beragama
akan tetap menjadi slogan kosong
yang gagal mengubah kenyataan
sosial yang timpang dan eksklusif.



Dampak Program Moderasi Beragama terhadap
kerukunan umat beragama dan KBB menunjukkan
ambivalensi. Di satu sisi, program ini berupaya
membangun harmoni dan toleransi. Namun, di sisi lain,
implementasinya belum sepenuhnya mengatasi persoalan
diskriminasi dan ketidakadilan yang substansial. Berikut
analisis dampak dari pelaksanaan Moderasi Beragama
sepanjang tahun 2019-2024:

ANALISIS DAMPAK

Pertama, relasi antar agama dan
kebebasan beragama. Meskipun
Indeks Kerukunan Umat Beragama
(IKUB) tahun 2024 menyebutkan
adanya peningkatan pada toleransi,
kesetaraan, dan kerja sama, riset
lain mencatat masih tingginya
kejadian konflik keagamaan, baik
antar-agama maupun intra-agama,
dari tahun 2019-2022. Daerah
seperti Aceh, Sumatera Barat, Jawa
Barat, Banten, dan NTB masih
memiliki frekuensi konflik yang
tinggi. Laporan Wahid Foundation
dan Setara Institute juga mencatat
informasi yang selaras soal masih
rendahnya indeks toleransi di
beberapa kota.

Kedua, studi kasus Aceh. Penerapan
syariat Islam di Aceh, meskipun
mencerminkan aspirasi mayoritas,
sering berdampak pada tekanan
sosial dan pembatasan ruang ibadah
bagi non-Muslim. Kasus Aceh Singkil
(2015) yang berujung pada
pembakaran gereja dan jatuhnya
korban jiwa menjadi contoh nyata
pembatasan hak beribadah. Meski
terjadi sebelum kebijakan Moderasi
Beragama bergulir, dampaknya
masih terasa sampai tahun dimana
MB digariskan sebagai kebijakan.
Komunitas Kristen di Aceh Singkil
terpaksa menggunakan diplomasi
informal karena jalur administratif
tidak membuahkan hasil. Menurut
riset kami, belum ada kontribusi
yang bermakna dari kebijakan MB
dalam konteks pemulihan pasca
konflik dan proses pemenuhan hak
beribadah. Ini menunjukkan bahwa
moderasi beragama belum
terintegrasi secara utuh dalam
kebijakan negara di Aceh, terutama
dalam perlindungan kelompok
minoritas.



Ketiga, studi kasus Banten. Kota
Cilegon, meskipun heterogen, tidak
memiliki rumah ibadah non-Muslim
karena masalah perizinan yang
kompleks dan penolakan dari FKUB
serta walikota, berdalih pada SK
Bupati Serang tahun 1975 yang
diragukan kebenarannya. Kota
Cilegon juga menjadi salah satu kota
dengan indeks toleransi rendah
menurut SETARA Institute. Kasus ini
menunjukkan bahwa dominasi
kelompok mayoritas dan kebijakan
lokal yang bias dapat mereduksi
semangat moderasi.

Kelima, studi kasus Nusa
Tenggara Timur (NTT). NTT,
khususnya Kota Kupang,
menunjukkan tingkat toleransi
yang relatif tinggi, dibuktikan
dengan Peraturan Walikota
(Perwali) No. 79 Tahun 2020 yang
memfasilitasi pendirian rumah
ibadah. Meskipun demikian,
kelompok minoritas seperti
Ahmadiyah dan Saksi Yehowa
masih menghadapi diskriminasi
sosial dan administratif.
Kurangnya rekognisi legal dari
pemerintah pusat terhadap
kelompok-kelompok ini menjadi
alasan bagi diskriminasi di tingkat
daerah. Efektivitas Perwali juga
terhambat oleh minimnya
pemahaman masyarakat,
sosialisasi yang lemah, dan
kendala anggaran.

Keempat, studi kasus Yogyakarta: Di
balik citra “kota toleransi”, Yogyakarta
masih menghadapi diskriminasi dan
kekerasan berbasis agama, terutama
terhadap penghayat kepercayaan dan
kelompok minoritas. Program
moderasi beragama dinilai masih
simbolik dan administratif, kurang
melibatkan kelompok rentan secara
substantif. Kasus pencabutan IMB
Gereja Pantekosta di Indonesia
(GPdI) Immanuel Sedayu, Bantul
(2019), menunjukkan absennya
perspektif korban dalam penanganan
kasus intoleransi. Penutupan patung
Bunda Maria di Kulon Progo (2023)
menunjukkan kegagalan negara
dalam menempatkan diri secara adil.



Guna memperkuat implementasi Program Moderasi Beragama dan
menjamin kebebasan beragama dan berkeyakinan di Indonesia, kami
merekomendasikan agar:

Kementerian Agama (Kemenag) dan Kementerian Dalam Negeri (Kemendagri)
perlu merevisi isi Ranperpres PKUB yang direncanakan akan menggantikan
PBM No. 8/9 Tahun 2006, pada komponen-komponen berikut: 

1. Revisi dan Sinkronisasi Kebijakan Nasional:

Pemerintah Pusat bersama Kementerian Dalam Negeri (Kemendagri) harus
secara proaktif melakukan pendampingan, pelaksanaan, monitoring, dan
evaluasi regulasi di tingkat daerah yang masih bertentangan dengan prinsip-
prinsip Moderasi Beragama dan kebebasan beragama/berkeyakinan (KBB). 
Ini termasuk pada peraturan yang mengarah pada pengetatan persyaratan
pendirian rumah ibadah (seperti Qanun No. 4 Tahun 2016) dan praktik lain
yang bersifat maladministratif akibat tekanan kelompok masyarakat (seperti
kasus di Banten).

2. Revisi Regulasi Daerah yang Masih Diskriminatif:

REKOMENDASI KEBIJAKAN

Syarat kuota jumlah dan persetujuan warga sekitar dengan memberikan
jalan keluar pada situasi wilayah yang secara geografis dan demografi tidak
mungkin terpenuhi dengan membuat syarat khusus.
Memastikan pasal pendirian rumah ibadah harus menjamin hak
konstitusional setiap warga negara untuk melaksanakan ibadah tanpa
diskriminasi.
Memperkuat fungsi fasilitasi pendirian rumah ibadat pada Pemerintah
Daerah.
Kementerian Agama (Kemenag) dan Kemendagri perlu merevisi Ranperpres
PKUB yang belum menegaskan proporsi keterlibatan penghayat
kepercayaan dan perempuan dalam FKUB.

a.

b.

c.

d.



Kementerian Agama bersama dengan Kementerian Hak Asasi Manusia
menetapkan standar minimum Hak Asasi Manusia (HAM) dalam
pelaksanaan kebijakan moderasi beragama yang menjadi acuan nasional,
disertai sanksi administratif bagi pejabat atau instansi yang melanggar.
Mendorong pemantauan independen oleh Komnas HAM, Ombudsman, dan
organisasi masyarakat sipil (LSM HAM) terhadap pelaksanaan kebijakan
standar minimum Hak Asasi Manusia (HAM) dalam pelaksanaan moderasi
beragama di tingkat daerah. 

4.  Pengawasan dan Evaluasi Berbasis HAM:

3. Penguatan Koordinasi Pusat-Daerah dan Pelibatan Aktor Lokal:

Membangun mekanisme koordinasi lintas sektor yang kuat antara Kemenag,
pemerintah daerah, TNI/Polri, Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB),
lembaga pendidikan, dan institusi keagamaan lokal. Ini dapat dilakukan
melalui forum koordinasi daerah, integrasi program MB dalam rencana
pembangunan daerah, serta pelatihan penguatan MB di lintas sektor.
Melibatkan tokoh dan lembaga keagamaan lokal, termasuk dari kelompok
minoritas dan penghayat kepercayaan, dalam perumusan, pelaksanaan, dan
evaluasi kebijakan moderasi beragama agar lebih kontekstual dan
partisipatif.
Pemerintah Daerah bekerjasama dengan Kemenag untuk membentuk tim
khusus untuk sinkronisasi dan pelibatan kelompok masyarakat lokal serta
kelompok keagamaan rentan dalam forum resmi agenda pemerintah daerah,
seperti forum resolusi konflik, penyusunan peraturan daerah, dan
musyawarah pembangunan daerah

a.

b.

c.

a.

b.

Pemerintah daerah harus proaktif dalam pencegahan dan penanganan
konflik sosial berdimensi keagamaan. Ini termasuk membentuk tim deteksi
dini yang melibatkan tokoh agama, masyarakat sipil, dan perwakilan
kelompok rentan.
Menyediakan mekanisme pengaduan dan pemulihan (reparasi) yang jelas
dan berbasis korban bagi korban intoleransi.
Pemerintah daerah tidak boleh bersikap pasif atau tunduk pada tekanan
kelompok mayoritas, melainkan wajib menegakkan hukum secara adil
terhadap pelaku diskriminasi.
Mengintegrasikan indikator perlindungan Hak Beragama dan Berkeyakinan
dalam perencanaan dan evaluasi kinerja daerah, dengan pengawasan
berkala oleh lembaga independen.

5. Pemerintah Daerah membentuk Tim Kerja dalam Pencegahan
dan Resolusi Konflik:

a.

b.

c.

d.



6.  Reformulasi Narasi dan Metode Diseminasi Moderasi:

PENUTUP
 
Penerapan Program Moderasi Beragama di Indonesia dari 2019 hingga 2024
telah menunjukkan pelajaran berharga mengenai kompleksitas menjaga
kerukunan di tengah keberagaman. Meskipun niat awalnya baik, tantangan
struktural, politis, dan sosial-budaya telah menghambat efektivitasnya.
Kesenjangan antara narasi nasional dan praktik lokal, serta diskriminasi
terhadap kelompok minoritas, menyoroti urgensi reformasi kebijakan yang lebih
berorientasi pada keadilan dan hak asasi manusia. Keberhasilan moderasi
beragama di masa depan akan sangat bergantung pada komitmen pemerintah
melakukan reformasi struktural, memastikan pelibatan partisipatif dari seluruh
elemen masyarakat, dan membangun budaya dialog yang kuat di akar rumput.
Hanya dengan demikian, “kerukunan” yang tercipta bukan lagi “perukunan”
yang dipaksakan, melainkan kerukunan sejati yang lahir dari keadilan dan
penghormatan terhadap martabat setiap individu.

Kementerian Agama melakukan revitalisasi Pengetahuan Lokal sebagai
bahan mereformulasi narasi moderasi beragama agar lebih membumi dan
sesuai dengan aspirasi masyarakat setempat, tidak hanya narasi kebijakan
yang bersifat top-down. Ini berarti melibatkan pendekatan kultural dan
berbasis komunitas yang sudah ada, seperti praktik baik tradisi lokal di
Yogyakarta; nilai kekeluargaan dan martabat kemanusiaan di NTT; dan
kekayaan khazanah pendapat tentang penerapan syariat Islam dalam
konteks kebijakan publik di Aceh.
Kementerian Agama terus mengintensifikasi literasi moderasi beragama di
level masyarakat, baik lewat penguatan kapasitas SDM (penyuluh agama),
serta integrasi nilai-nilai moderasi beragama di seluruh lapisan pendidikan
dan layanan keagamaan.
Memanfaatkan media, terutama media sosial, menyebarkan narasi
perdamaian dan toleransi, serta mendidik masyarakat agar kritis terhadap
informasi keagamaan yang ekstrem.

a.

b.

c.



Policy Brief ini disusun oleh El-Bukhari Institute atas
kerjasamanya dengan Yayasan Keadilan dan Perdamaian
Indonesia. Diskusi lebih lanjut mengenai policy brief ini
dapat menghubungi:

Muhamad Masrur Irsyadi (0857 1693 9557)
Elvy Farhati (0878-8206-9117)
Abdul Karim Munthe (0812-6540-9413)

elbukhari.institute@gmail.com


