KUMPULAN CERITA PERUBAHAN

Pesan Damai

o e«
Milenial Peacemaker







PESAN DAMAI DARI MILENIAL PEACEMAKER

Editor
Riston Batuara,
M. Hisyam Malik,
&
Rahmatullah

Penulis
Aditya Oza Pratama, dkk.

Penerbit

Lumina

CV.Lumina Media

Yogyakarta






Pesan Damai dari Milenial Peacemaker
Hak cipta ©2022.

Penyunting : Riston Batuara,
M. Hisyam Malik,
Rahmatullah

Desain sampul dan tata letak  : Annisa Zuhra

Penulis : Aditya Oza Pratama, dkk

ISBN: 978-623-98333-6-7
Hak cipta dilindungi oleh Undang-Undang

Dilarang mengutip atau memperbanyak sebagian
Atau seluruh isi buku ini tanpa izin tertulis dari Penulis.

Penerbit:
CV. Lumina Media Yogyakarta

luminamedia737@gmail.com
https://luminamedia.id

Lumina







DAFTAR ISI

Kata Pengantar........cccccecvuiieninnncincinncnennnes
(€15 T o] o] o TR
Prolog: Kita Harus Berjumpa:

Refleksi 10 Tahun Bersama YIPC Indonesia

Penerang dari Ufuk Barat..........cccccuunneee...
Aditya Oza Pratama

Perjumpaan:
Sebuah Perjalanan Menemukan Titik Balik

Ahmad Shalahuddin Mansur

Dua Sisi di Balik Kain Suci (?) .....cccccuuuuneee...
Ainun Jamilah

Like Father Like Daughter .........................
Alfaizah Permadi

Perjalanan

Menemukan Kebahagiaan dalam Keberagaman ........c...cccccevunneene.

Anditya Restu Aji

Cerita Baik Saat Konflik Ambon.................
Aniati Tokomadoran

Uhibbuka Frater:
Kenangan Indah yang Enggan Dilupa.........
Anifa Hambali

Karena Peace Camp Mengubah Segalanya........cccccoeveenecereennncrneeene.

Annisa Zuhra

13

21

33

41

51

55



Perjumpaan yang Menyelamatkan.........cccceeueirreeecirrennccinnenenceneeees 61
Asaria Lauwing Bara

Pengembaraan Memupus Prasangka.......ccccccceereeniirrenncrnrenencennens 71
Canisa
Perjalanan Menuju Perdamaian ........ccccccerreeecirieeecireennnccneennnsenenes 79

Erika Florentina

Titian Langkah Menerima Dili ......cccecerrieeeiciieeecerreenererneennceseennnens 83
Ester N. Kusumawati

Si Minoritas yang Dirangkul ...........cceeuciiieeiiiiieeiiinreeccereeeceeeenenes 89
Fanny Susiani

Perbedaan Adalah SeNi.......cceveireeiiereeireeireirecreererreerrerrsesenesennnes 95
Ibnu Ghulam Tufail

Menyemai

Keberagaman dari Sudut Pandang.........ccccccecereeeniireeencceneeenccenenenn. 99
Indra Anggara

Serba-Serbi Refleksi Seorang Transpuan .......cccceeeeeeeencrenncrennereennens 109

Jessica Ayudya Lesmana

Radikal dalam Mencinta .......cccceieeeireniirencieeeneneencieneeeeeeernneesnencnes 119
Lorenzo Vicario Esquivelda Fellycyano

Puzzle KERIdUPaN ....cc.civeiiieiiecitcrrccreecreeereneereneesenessnnecsennenes 129
M. Hisyam Malik



Innerchild yang Benci Kaum Elite
dan Sentimen Jawa-Madura-Sunda ........cccccceeeiiiiininnnnenssiiinninnennnens 139
M. Naufal Waliyuddin

Semua Harus Beragama Islam
Termasuk Negara Indonesia........ccceecerrieeciiieeecerieeeccnnennneennennnens 149
M. Rouful Hadi Sy

Pluralitas di Bumi Indonesia Butuh Cinta ........ccceeeveeireeirencreenenncnenns 155
Fr. Marcelinus Wahyu Setyo Aji, SCJ

Petualangan
Menelusuri Makna Damai dalam Keberagaman.........ccc.cccvevunnnnneee. 163
Ni Luh Sriyani

Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji....cc.ccccceeveecrennirenncrennnnnes 169
Patricia Natasha

Pengakuan Dosa dari Konsep Patriarki
ala Anak Laki-Laki Tanah Jawa........cccoviiirennnniniiniinnneenneennnes 185
Rama Zatriya Galih Panuntun

Cerita Keberagaman di Rumah Eyang.......ccccooveeeiiiieenciireeeenccnnenen. 193
Rina Nuryasari

Sekali Pun Pikiran, Tak Boleh Terisolasi .......cccovvurrreireeirnecenrennnennnes 201
Yesika Theresia Sinaga

Sebuah TitiKk TeMU ceu.ieeiieiiicecreire et reesre s rsessessnssenssennnes 209
Yulaikha

Epilog:
Perjumpaan di Kampus yang Tak Boleh Pupus.........cccccccerveernirnenene. 221



Biodata Penulis dan Komikus



KATA PENGANTAR

Salam Peace Shalom!

Puji syukur kepada Tuhan Yang Maha Pengasih dan Penyayang atas
terbitnya buku ini. Buku ini adalah sebuah sumbangsih yang berharga bagi
bangsa Indonesia dan dunia, tatkala perdamaian, terutama antaragama,
masih menjadi sebuah perjuangan. Dengan adanya partisipasi generasi
muda, perjuangan ini akan selalu punya harapan.

Youth, Interfaith and Peace (YIP) Center yang menginisiasi buku ini
adalah lembaga yang memang fokus mengkaji isu perdamaian, anak muda
dan lintas iman. Salah satu komunitas yang didampingi oleh YIP Center
adalah Young Interfaith Peacemaker Community (YIPC) Indonesia yang
terbentuk tahun 2012 telah banyak menghasilkan generasi muda yang
bergerak di isu perdamaian lintas iman.

YIPC adalah sebuah komunitas berbasis agama yang unik karena secara
intens menyadarkan dan melatih generasi muda (mahasiswa) untuk peduli
terhadap perdamaian serta menjadi peacemaker dengan berlandaskan
kitab suci. Di dalam YIPC usaha perdamaian dijalin justru dengan
memperkuat keimananan para anggotanya. Dan usaha ini dilakukan secara
lintas agama (interfaith) baik melalui peace education maupun dialog lintas
iman. Kita semakin mengenal iman yang dihayati, justru dengan berjumpa
dan berdialog dengan orang yang berbeda iman. Keimanan kita kian
diperkaya dengan perjumpaan. Inilah refleksi dari sekian banyak anak muda
yang telah mengalami titik balik dalam hidupnya setelah mengikuti kegiatan
YIPC.

Usaha-usaha perdamaian antar agama melalui peacebuilding dan
interfaith dialogue cukup meningkat pada dekade terakhir. Dari banyak
usaha tersebut, YIPC menemukan bahwa adanya komunitas yang
anggotanya heterogen menjadi sebuah kondisi yang signifikan dalam
mencapai tujuan. Karena dengan adanya komunitas yang heterogen, setiap
anggota dilatih secara langsung dan konkrit untuk menghapus prasangka,
merayakan keberagaman, menyelesaikan konflik dengan saling memaafkan

ix



dan saling memahami melalui dialog yang damai. Usaha perdamaian
bukanlah sesuatu yang dapat dicapai hanya dengan 1-2 kali pertemuan dari
dua kelompok atau lebih; namun adalah sebuah perjuangan jangka panjang
yang terus menerus. Oleh sebab itu keberagaman anggota yang terikat
dalam satu komunitas yang berinteraksi terus menerus adalah sebuah
kondisi yang penting untuk menghasilkan para peacemaker.

Secara umum, YIPC memang menyasar anak-anak muda Muslim dan
Kristiani dari berbagai mazhab atau denominasi keagamaan. Misalnya yang
Muslim ada dari Syiah, Ahmadiyah, NU, Muhammadiyah, Wahabi; dan yang
Kristiani ada dari Katolik, Ortodoks, Protestan, Injili, Pentakosta, Karismatik,
Brethren, Menonite, dengan berbagai ragam latar belakang organisasi
gereja. Temuan yang lain, mayoritas dari anggota YIPC memiliki
pengalaman hidup dalam komunitas yang homogen.

Sejak kecil hidup di komunitas masyarakat yang cenderung seagama,
sekolah pun di sekolah yang seagama, bahkan banyak dari mereka yang
kemudian melanjutkan kuliah ke perguruan tinggi yang berbasis agama
(Islam atau Kristen). Bagi mereka yang kuliah di perguruan tinggi negeri atau
umum, banyak di antara mereka yang bergabung dengan kelompok
mahasiswa berbasis agama, tidak jarang yang bercorak eksklusif.

Jadi dapat dikatakan bahwa mereka sangat minim sekali atau hampir
tidak pernah memiliki interaksi dengan yang berbeda iman. Tidak heran
dalam benak mereka banyak yang terisi dengan berbagai prasangka buruk
terhadap yang berbeda. Sebagian dari kisah-kisah perjalanan perjumpaan
anak muda YIPC tersebut dapat kita baca dalam buku ini.

Sejatinya apa yang dilakukan oleh YIPC ini bisa menjadi model solusi bagi
mencegah dan melawan benih-benih kebencian yang mempengarubhi
generasi muda di lingkungan kampus. Tentu saja hal ini sejalan dengan
gerakan moderasi beragama yang dicanangkan oleh pemerintah. Oleh
karena itu, baik pimpinan perguruan tinggi maupun pemerintah bisa
mendukung agar “duplikat” semangat komunitas YIPC-type bisa dibentuk di
setiap kampus dan kota di Indonesia.

Selain kisah dari anak muda YIPC, buku ini menghadirkan cerita baik anak
muda lintas iman dari berbagai dimensi, agama, penghayat kepercayaan,

X



suku, dan gender. Harapannya semakin banyak keragaman yang diangkat,
dapat membuka perspektif pembaca dalam melihat dan merayakan
keberagaman, dan akhirnya buku ini dapat menjadi sarana berbagi untuk
menyebarkan nilai-nilai perdamaian kepada generasi muda Indonesia masa
kini.

Kehadiran buku ini juga tidak terlepas dari upaya kolaborasi berbagai
pihak. Selain para kontributor dan komikus yang namanya dapat dilihat di
bagian akhir buku ini, kami pun mengucapkan terima kasih kepada staf YIP
Center yang telah bekerja dengan totalitas untuk menghasilkan karya
bersama ini. Selain itu, kepada para fasilitator, Vedy Santoso, | Ketut Telik
Satyawan, Sontiar J. Marpaung, M. Rouful Hadi, Widi Handayani dan
Anifatul Jannah yang sudah sigap menemani dan mengarahkan para
kontributor penulis, sehingga mereka bisa menulis cerita yang
mengesankan dalam buku ini. Kalian adalah orang di belakang layar, yang
patut diapresiasi semangatnya. Kami pun mengucapkan terima kasih
kepada para tokoh yang berkenan memberikan testimoni di buku ini.
Kalimat yang dituliskan, semoga menjadi penyemangat bagi kita untuk
menyebarkan karya ini sehingga harapan-harapan yang ditorehkan dapat
terwujud.

Jika orang bijak pernah mengatakan: “Experience is more important than
education”, maka melalui beragam kisah yang ditulis oleh para peacemaker
muda keren ini kita akan menemukan praksis nilai-nilai luhur yang sering
dikhotbahkan di masjid, gereja atau tempat ibadah lainnya. Pun selalu
dibahas secara serius di bangku sekolah, kampus, dan berbagai macam
seminar di hotel berbintang.

Bedanya, kalau para pendidik, narasumber, ustaz maupun pendeta
umumnya mengajarkan secara kognitif, maka esensi hidup damai yang
dikisahkan di dalam buku ini begitu terinternalisasi secara powerful oleh
para penulis. Nilai-nilai perdamaian, bagi para young peacemaker ini bukan
saja diketahui, tapi dihayati dan diamalkan.

Cerita yang ditulis dalam buku ini mungkin simpel dan sederhana. Tapi
percayalah, sesuatu yang simpel dan sederhana, prosesnya tidak semudah

xi



memakai sandal jepit, dan belum tentu bisa diduplikasi secara instan.

Selamat membaca!
Shalom Peace Salam!
Andreas Jonathan

Ayi Yunus Rusyana
Inisiator YIPC Indonesia

xii



Kata Tokoh

Perjalanan kehidupan manusia sambung-menyambung mengharmonikan
semesta. Sejak kakek moyang kanjeng Nabi Adam mendidik, mengasuh dan
memelihara kebertuhanan Habil Qabil perlu perjuangan agar keluarga ada
dalam “Keu-Tuhan”. Hingga sampai pada puncak konflik perasaan yang tak
terkendalikan dari bibit ketidakpuasan, iri, dengki yang berujung pada
pelenyapan, pembunuhan saudara sedarah, serahim, se-Iman

Demikian pula di peradaban masyarakat yang dibangun oleh kanjeng Nabi
Nuh, ilustrasi pembangunan bahtera, yang akan melewati samudera
kehidupan luas tak bertepi. Tanpa ada angin dan badai, bahtera akan tetap
melewati ombak dari keluasan samudera. Dalam peradaban anak manusia,
setenang-tenangnya angin dan badai toleransi, konflik minoritas dan
mayoritas, maka bahtera perdamaian akan selalu tetap bertemu dengan uiji
ketangguhan iman, harapan dan cinta kasih para nahkoda, awak hingga
passenger.

Iman seseorang sangat fluktuatif. Hari ini bisa saja menjadi penghalang
keberagamaan yang beragam, esok hari bisa saja dengan iman yang
terbarukan menjadi fasilitator bahkan haroker (muharrik, bahasa Arab)
penggerak perdamaian. Demikian pula harapan, harapan yang ada pada
seseorang pun bisa melambung bahkan bisa terjun tak terkendali hanya
karena urusan kecil yang sangat sepele. Harapan peacemaker tentu lebih
tajam dan lebih komprehensif, terstruktur dan terarah. Mengawal iman dan
harapan dengan kekuatan firman Tuhan akan menjadi pondasi yang kuat
dan menguatkan.

Muara dari pergerakan perdamaian ini tak lain adalah mengumpulkan dan
menjaga memelihara bibit (habb, bahasa Arab) yang berkembang menjadi
habbah dan pada akhirnya memancarkan sinar mahabbah, sinar cinta dan
kasih sayang sekecil apa pun akan memberi harapan sekaligus menguatkan
iman bagi yang melihatnya.

YIPC adalah kumpulan jiwa-jiwa yang diharapkan menjadi sababiyah,
menjadi sebab banyak jiwa yang mampu melihat sinar cinta dan kasih
sayang. Dalam aksi nyatanya, YIPC hendaknya menjadi teladan khaira

xiii



ummah, sebagaimana salt and light yang mampu memberi rasa
berkehidupan lebih hidup. Sinergi dan kolaborasi setiap jiwa di YIPC
hendaknya akan sampai pada tujuan akhir, duduk bersimpuh,
berpandangan dengan senyuman indah, bergandeng tangan di telaga kasih
sayang. Semoga kehadiran buku indah ini menjadi miniatur “Telaga Kasih
Sayang”.

Budi Kardjo Putro, Nominator Kick Andi Heroes 2022, Pendiri Warung Ikhlas
Dunsanak

~Ne

Buku berjudul “Pesan Damai dari Milenial Peacemaker” ini
menggambarkan optimisme kalangan muda untuk merajut perdamaian
yang koyak karena kebencian berbasis agama dan kepercayaan. Narasi yang
berangkat dari pengalaman pribadi masing-masing penulis yang merupakan
agen-agen perdamaian Young Interfaith Peacemaker Community (YIPC)
menarik.

Kisah personal mereka bergulat dengan kehidupan sosial sejak bocah,
dipaksa menjadi homogen itu mendekatkan dengan pembaca.
Mengingatkan saya pada kehidupan masa kecil yang juga mengalami hal
yang sama. Bersekolah dengan siswa yang mayoritas beragama Islam,
bertetangga dengan orang-orang Muslim. Penyeragaman itulah yang
membuat manusia kerap berpikir sempit dan tidak mau terbuka, termasuk
terhadap ilmu pengetahuan yang menekankan pentingnya keberagaman
dan hak asasi manusia.

Lingkungan sosial kerap menjadi tekanan, ada prasangka yang disebarkan
bahwa yang tidak satu iman dan yang berbeda itu buruk. Sejak kecil, orang
tidak dibiasakan menerima perbedaan sebagai rahmat. Celakanya,
pendidikan tidak mengajarkan bagaimana anak-anak berpikir kritis dan
menghormati perbedaan.

YIPC bagi saya menjadi oase bagi anak-anak muda untuk saling berjumpa
melalui berbagai pertemuan, misalnya peace camp. Perjumpaan itu upaya
untuk membangun dialog, menumbuhkan saling percaya, menghapus
prasangka dan kebencian berbasis agama dan kepercayaan, dan usaha

Xiv



mencapai perdamaian. Seperti kata Martin Luther King Jr, pemimpin
gerakan hak sipil Amerika Serikat bahwa manusia harus mengembangkan
metode penyelesaian konflik kemanusiaan yang menentang balas dendam,
serangan, maupun pembalasan. Dasar dari metode itu adalah kasih sayang.
Shinta Maharani, Ketua Aliansi Jurnalis Independen Yogyakarta dan Jurnalis
Tempo

~r~

“Damai yang diperbincangkan akan melahirkan kepekaan dan kepedulian.
Damai yang dipraktikkan akan membuahkan kenikmatan, nikmat akan rasa
aman, rasa saling menyayangi, saling menghormati, dan nikmat
persaudaraan karena saling tersebut. Karena itu memperbincangkan damai
penting, dan mempraktikkannya jauh lebih penting, sehingga praktik damai
pada satu individu berdampak pada individu lain, dari satu komunitas
memberi dampak pada komunitas lain, dan karena itu kemudian Indonesia
bisa merawat damai bersama dan menyuguhkan damai bagi semua”.

Ruwaida, Ketua Umum Yayasan Keadilan dan Perdamaian Indonesia (YKPI)

~Neo~

“Saya sudah mengenal Pak Ayi dan Pak Andreas dari YIPC hampir 10 tahun.
Hati mereka untuk membekali generasi muda Indonesia dengan paradigma
perdamaian luar biasa, dan sangat sehati dengan saya. Buku ini penuh
dengan kisah-kisah yang mengharukan dan menggembirakan dari hasil
aktivitas anak-anak muda lintas iman. Tetapi masih jutaan lagi anak muda
di Indonesia yang belum mampu mengalahkan prasangka dan membangun
hubungan yang sehat dengan orang yang berbeda. Semoga semua pembaca
buku ini semangat menjadi aktivis perdamaian sama seperti sahabat-
sahabatku di YIPC Indonesia”.

Jim Baton, Aktivis Perdamaian, Penulis Novel “Someone Has to Die”

~eo~

XV



“Buku ini menjadi kekuatan bagi mereka berjuang untuk perdamaian. Berisi
kisah titik balik, permulaan perjalanan dan perjuangan yang tak mudah.
Kisah kaum muda penentu masa depan perdamaian lintasagama bangsa
Indonesia ini. YIPC menjadi ruang jumpa dan transformasi bagi kaum muda
mengelola perbedaan keyakinan hingga ke titik paling personal seperti
belajar kitab bersama dan tempat mengajukan pertanyaan-pertanyaan
paling sulit. Kunci keberhasilan proses ini bukan karena YIPC menyediakan
jawaban siap saji bagi mereka, tetapi karena berhasil menciptakan vibe
belajar bersama. Tak hanya keberhasilan, buku ini mencatat pengalaman
mereka menghadapi tantangan. Proses ini menegaskan perjuangan (lintas)
iman tak pernah amin”.

Leonard Chrysostomos Epafras, Universitas Kristen Duta Wacana (UKDW)
dan Indonesian Consortium for Religious Studies (ICRS) UGM

~r~

xvi



Prolog
Kita Harus Berjumpa: Refleksi 10 Tahun Bersama YIPC Indonesia
Riston Batuara (Direktur YIP Center)

Young Interfaith Peacemaker Community (YIPC) Indonesia yang juga
dikenal dengan sebutan YIPC ID adalah komunitas yang muncul dari basis
bawah atau mungkin sering dikenal dengan istilah akar rumput. Layaknya
kebanyakan komunitas, YIPC ID pada awalnya tidak disusun dengan visi-misi
dan program kerja yang sudah rijit dan sangat jelas. Tidak sama sekali. YIPC
ID hadir sebagai salah satu sarana perjumpaan yang dimulai dengan ala
kadarnya, berjumpa di selasar gedung kampus, rumah ibadah, bahkan
angkringan, warung kopi maupun cafe di sekitar Yogyakarta.

Memang tidak dapat dimungkiri hadirnya YIPC ID tidak lepas dari dua
inisiatornya yang membawa YIPC ID harus tetap berhutang banyak pada
tiga instansi yang melekat pada dua inisiator tersebut, yakni Indonesian
Consortium for Religious Studies (ICRS) Yogyakarta, Peace Generation, dan
Campus Peace Movement. ICRS adalah Program S-3 Studi Agama yang
dijalankan secara konsorsium oleh tiga kampus, yakni UGM, UKDW dan UIN
Sunan Kalijaga. Kedua Inisiator YIPC ID, yakni Andreas Jonathan dan Ayi
Yunus Rusyana adalah mahasiswa ICRS Yogyakarta saat itu. Sedangkan
selain menjadi dosen di UIN Bandung, Ayi Yunus Rusyana adalah seorang
trainer sejak awal berdirinya Peace Generation. Demikian juga Andreas
Jonathan adalah seorang aktivis yang banyak menginisiasi dialog-dialog
teologis lintas iman dengan mendirikan Campus Peace Movement. Ketiga
keunikan inilah yang tampaknya banyak juga mempengaruhi jeroan
komunitas YIPC ID. Komunitas ini memang akhirnya dikenal dengan gerakan
anak muda yang terus memperkenalkan nilai-nilai perdamaian yang juga
berbasis pada kitab suci serta terus konsisten mengupayakan ruang-ruang
perjumpaan dengan dialog-dialog yang konstruktif dan akademis.

Saat menuliskan refleksi ini, pikiran saya seperti sedang bertamasya
dengan mesin waktu ke masa sekitar Maret sampai Juli 2012. Saya yang



waktu itu menjadi fasilitator di Campus Peace Movement dan juga sudah
mendapatkan pelatihan 12 Nilai Dasar Perdamaian (NDP) dari Peace
Generation; diminta oleh kedua inisiator untuk terlibat dalam sebuah
training NDP yang menjadi salah satu program pengabdian masyarakat
kedua mahasiswa ini. Saya yang baru menetap di Yogyakarta Februari 2012
kala itu harus banyak belajar. Mulai menempel poster di hampir semua
kampus besar di Yogyakarta, saat itu saya harus minta izin dari setiap
fakultas untuk itu. Selain mulai menggunakan Facebook untuk promosi,
juga masih terus menyambangi kantor atau sekretariat UKM-UKM kampus
dan organisasi-organisasi lainnya. Sungguh pengalaman yang sangat
berharga, dan akhirnya dalam waktu dekat dengan proses ini saya sedikit
lebih mengenal iklim sosial di kampus-kampus Yogyakarta.

Akhirnya, sekitar 22 mahasiswa dari berbagai kampus (bukan hanya dari
Yogyakarta, tetapi dari Jawa Tengah dan Jawa Timur juga turut hadir)
mengikuti training NDP vyang dilaksanakan di Gedung Lengkung
Pascasarjana UGM lantai 5. Selama empat hari dari tanggal 9 sampai 12 Juli,
dari pagi hingga sore semua peserta berkumpul dan memulai membahas
nilai-nilai perdamaian dengan menggunakan bahan 12 NDP yang disusun
oleh tim Peace Generation. Mayoritas peserta merasa bahwa training ini
harus dilakukan tindaklanjut, harus ada pertemuan-pertemuan rutin untuk
terus belajar bersama. Inilah awal atau cikal bakal berdirinya komunitas ini.

Keberagaman di Indonesia yang sangat majemuk serta masih maraknya
tindak intoleransi, diskriminasi yang dirasakan oleh sebagian kelompok,
khususnya kelompok minoritas agama turut menjadi salah satu daya lecut
terus berkembangnya komunitas ini. Dalam waktu yang tidak terlalu lama,
komunitas ini sudah eksis di sembilan kota sampai di usianya 10 tahun,
kurang lebih 3.000-an mahasiswa dan pemuda kurang dari 30 tahun sudah
mendapatkan dampak langsung dari keberadaan komunitas ini.

Ruang perjumpaan

Ada banyak pertanyaan dari dalam dan luar YIPC tentang seberapa besar
peran YIPC dalam perwujudan perdamaian dan toleransi di Indonesia? Ini
memang pertanyaan yang menggelitik dan juga patut untuk dijawab. Perlu



penelitian yang lebih mendalam mengenai hal ini, meskipun YIPC sudah
lumayan banyak dilibatkan sebagai objek penelitian berbagai bidang
akademis, namun tentu semuanya itu belum cukup untuk menjawab hal ini.
Salah satu yang sering menjadi refleksi saya adalah, setidaknya YIPC ID
sudah menjadi salah satu alternatif ruang perjumpaan yang berbeda dalam
situasi damai.

Beberapa ciri khas komunitas ini seperti menjadi rumah, keluarga dan
juga ruang aman dan damai untuk saling berbagi. Dalam beberapa
perjumpaan para penggiat, anggota, dan fasilitator YIPC ID, keunikan dan
keunggulan ini selalu disampaikan dan diharapkan dapat terus
dipertahankan. Karena memang mahasiswa dan pemuda memerlukan
ruang aman untuk berjumpa.

Keperluan terhadap ruang perjumpaan ini juga terkesan dari hasil
beberapa penelitian terbaru tentang toleransi. Salah satunya adalah hasil
penelitian PPIM UIN Jakarta pada tahun 2021. Salah satu hasilnya adalah
sekitar 30% lebih atau dapat dikatakan 1 dari 3 mahasiswa yang diteliti
bersikap toleransi rendah dan sangat rendah. Ini menunjukkan di kalangan
mahasiswa sekali pun penerimaan akan yang berbeda masih menjadi
masalah yang serius. Beberapa penyebab dari hasil penelitian ini, dua di
antaranya adalah kurangnya interaksi dan juga iklim kampus yang tidak
mendukung.

Berkaca dari hasil penelitian di atas, maka apa yang dilakukan oleh YIPC
ID selama 10 tahun terakhir bisa dikatakan adalah membuka ruang-ruang
interaksi mahasiswa yang berbeda. Sejak memfasilitasi Student Interfaith
Peace Camp (SIPC) pada 2012, setiap peace camp saya selalu bertemu
dengan beberapa peserta yang memang secara kultural tidak punya
kesempatan untuk berjumpa dengan yang berbeda, khususnya yang
berbeda agama. Kisah mereka yang lahir di pulau Madura misalnya, tinggal
di lingkungan yang homogen, sekolah dan nyantri di pondok pesantren dan
akhirnya kuliah ke Yogyakarta, Surabaya atau pun Bandung dan kota lainnya
juga di kampus berbasis Islam, seperti UIN atau Perguruan Tinggi Agama
Islam lainnya. Tentulah memang berjumpa orang yang berbeda agama
dengannya adalah hal yang sulit dan langka. Demikian juga mereka yang

Xix



berasal dari Tapanuli, Manado, NTT maupun Papua. Mereka yang sehari-
hari di lingkungan asal hanya tahu tetangga yang seagama mungkin hanya
berbeda gereja dengannya. Kemudian kuliah ke luar kota juga ke Seminari,
Sekolah Tinggi Teologi atau perguruan Tinggi Kristen lainnya.

Mereka ini salah satu contoh yang secara kultural memang tidak punya
privilege untuk berjumpa dalam keberagaman. Belum lagi mereka yang
pernah mengalami konflik maupun yang mewarisi dendam konflik dari
generasi sebelumnya. Secara sadar tidak sadar mereka sudah memisahkan
diri dari yang berbeda dan tidak jarang mereka menyebut yang berbeda
sebagai lawan. Belum lagi kita hitung mereka yang memang sudah tumbuh
dalam keluarga-keluarga atau pun komunitas yang memang bisa
dikategorikan sebagai intoleran. Mereka yang melarang anak-anaknya
untuk berteman dengan yang berbeda agama contohnya.

Mereka ini perlu ruang aman untuk berjumpa. Mereka memerlukan
suasana di mana mereka dapat diterima dan mencoba menerima yang
berbeda dengannya. Mereka perlu dirangkul untuk dapat memutuskan
sendiri apa pilihan mereka dalam pertemanan. Karena hal ini tidak mungkin
lagi dilakukan secara kultural, maka perlu Langkah-langkah by design untuk
membuka ruang perjumpaan itu. Student or Youth Interfaith Peace Camp
adalah sebuah ruang perjumpaan yang didesain sebagai sarana perjumpaan
para mahasiswa dan anak muda dalam keberagaman. Ruang perjumpaan
ini didesain sedemikian rupa agar semua merasa aman dan diterima
terlebih dahulu sebelum diarahkan untuk melihat keberagaman secara
lebih luas.

Salah satu pelajaran yang saya dapatkan selama 10 tahun ini adalah
tentang kegagalan menerima perbedaan (eksistensi orang lain) sebenarnya
sangat dipengaruhi oleh kegagalan dalam menerima diri sendiri sebagai
ciptaan Tuhan yang unik dan berharga. Saat kita gagal menerima diri kita
apa adanya, di saat yang samalah sebenarnya kita juga tidak akan mampu
untuk menerima orang lain. Di lain pihak, kita menyadari bahwa
penerimaan terhadap diri sendiri juga dipengaruhi oleh kesadaran bahwa
kita semua diciptakan Allah Sang Khalik, pencipta langit dan bumi ini,
dengan sangat unik dan khas. Manusia diciptakan sebagai pemimpin

XX



(khalifah) di dunia ini dengan tujuan agar manusia itu juga menyadari
potensinya dan bisa bermanfaat bagi ciptaan yang lain, khususnya juga
manusia lainnya.

Kembali ke ruang perjumpaan. Peace Camp yang dirancang YIPC ID
adalah ruang-ruang diskusi, ruang-ruang penyadaran dan refleksi bagi
setiap pesertanya, tidak ada pembicara di kegiatan ini, yang ada hanya
fasilitator yang memfasilitasi terjadinya dialog, terjadinya refleksi dan juga
perjumpaan. Karena ini memang kegiatan yang disengaja sebagai ruang
perjumpaan, maka targetnya adalah mereka yang berbeda dapat
berdinamika dan berbagi bersama dalam setiap sesi dan juga sarana-sarana
yang diberikan selama Peace Camp.

Selama kurun waktu 10 tahun ini juga, saya banyak mendengar maupun
membaca kisah-kisah perubahan, bahkan bisa dikatakan pertobatan dalam
penerimaan yang berbeda. Meski bukan selalu tanda kesuksesan, namun
selalu di akhir Peace Camp mereka berpelukan, bergandengan tangan
bahkan tidak jarang disertai uraian air mata. Mereka menangis bahagia,
mereka senang akhirnya melepaskan sekat-sekat dan mereka merayakan
bersama ruang perjumpaan itu. Meskipun bukan ukuran, namun ini
menjadi amunisi untuk mewarnai dunia dalam keberagaman. Namun
apakah semuanya pasca Peace Camp akan terus on fire dalam jalan jihad
perdamaian ini? Jawabnya tidak.

Menurut pengamatan saya yang terbatas, hanya tersisa sekitar 20
persen atau pun mungkin sampai 30 persen bahkan tak jarang hanya 10
persen dari total peserta yang terus berproses dalam komunitas. Apakah ini
kegagalan? Saya juga berani menjawab TIDAK. Ya, memang untuk terus
berproses YIPC ID butuh penggerak-penggerak baru, namun penggerak
memang dalam semua hal tidak perlu terlalu banyak. Karena tujuan Peace
Camp adalah perjumpaan, meskipun yang mengikuti tindak lanjut hanya 10-
30 persen itu tidak masalah, sebab setiap peserta sudah disediakan ruang
perjumpaan yang sama. Kredit dan apresiasi memang tetap kita berikan
kepada generasi-generasi dari 10-30 persen ini, karena tanpa mereka YIPC
ID tidak akan ada sampai saat ini.

xxi



Perjumpaan melalui ruang maya dan media sosial

Memasuki usianya yang ke delapan tahun, YIPC ID harus ber-ultah di
masa pandemi Covid-19. Saat-saat yang tidak mudah karena semua
kegiatan-kegiatan yang tatap muka harus ditiadakan. Kampus-kampus libur,
mahasiswa pulang kampung. Kegiatan YIPC juga sempat hampir vakum,
semua Peace Camp dibatalkan karena selain perjumpaan langsung dibatasi,
juga hampir setiap regional tidak punya lagi Sumber Daya Manusia (SDM),
karena mahasiswa memilih pulang kampung di masa pandemi ini.

Syukurlah selama ini tim di YIPC ID juga ditopang oleh Youth, Interfaith
and Peace (YIP) Center yang berdiri sejak 2018. YIP Center sudah memulai
melakukan beberapa usaha untuk mewarnai media sosial, sehingga
meskipun tetap gagap dalam masa sulit ini, setidaknya YIPC ID sudah punya
modal awal. Dengan modal awal ini, YIPC ID juga berkesempatan untuk
bermitra dengan beberapa lembaga, secara khusus yang lebih masif adalah
dengan gerakan KBB (Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan). Ini juga
sekaligus menjadi kesempatan bagi YIPC ID dan YIP Center untuk
memfasilitasi perjumpaan-perjumpaan dalam dunia maya. Berbagai
webinar disajikan lewat Zoom Meeting dan juga live Youtube. Komunitas
dan lembaga ini juga berkesempatan memfasilitasi perjumpaan para
konten kreator dari berbagai agama dan kepercayaan, juga dari
keberagaman gender dan seksualitas.

Perjumpaan lewat dunia maya ini memang banyak kekurangan, namun
setidaknya dalam satu waktu, tempat bukan lagi halangan untuk berjumpa.
Dalam beberapa program para konten kreator berasal dari Aceh hingga
Papua, dari beberapa agama dan kepercayaan bahkan dari teman-teman
penghayat juga banyak terlibat. Mereka difasilitasi dan dilatih secara online
untuk menghasilkan konten berupa artikel, meme, infografis, komik, dan
video tentang keberagaman. Secara khusus kami mendorong setiap dari
mereka mau untuk menceritakan diri, keunikan agama dan kepercayaan
mereka bahkan aliran dan pilihan gender mereka. Inilah yang saya sebut
perjumpaan lewat dunia maya. Saya vyang terbatas relasi dan
kemampuannya, dalam satu waktu bisa belajar dari banyak sekali
keberagaman lewat karya-karya mereka.

xxii



Secara khusus buku ini juga menjadi puncak selama kurang lebih dua
tahun masa pandemi, YIPC ID dan YIP Center telah terlibat untuk
memfasilitasi perjumpaan-perjumpaan yang sangat beragam. Dalam buku
ini teman-teman dari beragam agama dan kepercayaan akan bercerita
tentang kisah-kisah perubahan mereka, baik itu yang secara langsung
bersentuhan dengan program-program YIPC ID dan YIP Center, juga
beberapa perubahan yang mereka alami oleh banyak kondisi yang turut
menolong setiap kontributor buku ini untuk mengalami perubahan.
Merekalah yang menjadi testimoni yang hidup, yang harapannya akan
banyak anak muda di luar sana berjumpa dengan buku atau setidaknya
salah satu dari kisah dalam buku ini. Dan perjumpaan itu harapannya juga
turut menginspirasi agar semakin banyak anak muda bersedia untuk
mengalami perjumpaan-perjumpaan lainnya dalam keberagaman.

Akhirnya, baik perjumpaan langsung atau tatap muka; perjumpaan
lewat media online dan media sosial harus terus diupayakan, karena
memang dunia membutuhkan ruang-ruang perjumpaan itu. Setidaknya
upaya-upaya kecil dari YIPC ID dan juga banyak komunitas lainnya akan
turut menjadi penentu apakah mimpi Indonesia dan dunia yang hidup
harmonis dan damai dapat terwujud. Kita hanya insan yang terus harus
berupaya dan berikhtiar. Dalam istilah lain dikatakan ora et labora,
berusaha sembari juga berdoa. Salam damai dan selamat membaca kisah-
kisah luar biasa dari mereka yang luar biasa, karena mau dan mampu
menuliskan kisah hidupnya sebagai sarana refleksi bagi kita semua.






Penerang dari Ufuk Barat

Penerang dari Ufuk Barat
Aditya Oza Pratama

Kegiatan-kegiatan sosial ini yang membuat kami saling
mengerti satu sama lain, bahkan sudah tidak lagi membahas soal
perbedaan antara satu sama lain. Semuanya melebur menjadi
satu untuk melakukan pelayanan terhadap masyarakat.

Yoo! Halo semua Assalamualaikum, Shalom, Om Swastiastu, Namo
Buddhaya, Salam Kebajikan untuk kita semua. Perkenalkan gua Aditya Oza
Pratama. Gua dari provinsi Sumatera Barat. Gua adalah salah satu makhluk
paling beruntung di dunia, karena gua adalah salah satu peacemaker dari
komunitas Pemuda Lintas Agama (Pelita) kota Padang. Pelita Padang adalah
komunitas anak muda yang bergerak dalam gerakan toleransi umat
beragama dan perdamaian.

Berbicara soal toleransi tidak akan ada habisnya, karena toleransi adalah
perbuatan kita kepada sesama manusia. Saya melihat toleransi itu
bagaimana kita bisa saling mengerti satu sama lain bukan tentang agama,
suku maupun ras, tetapi ini tentang kita sebagai sesama manusia.
Sejujurnya gua bergabung dalam gerakan ini bisa dibilang unik. Kenapa saya
bisa bilang ini unik? Nah dari pada penasaran gua bakal ceritain hal menarik
ini.

Awal pertemuan

Keberagaman dan toleransi Itu apa sih? Itu adalah hal yang selalu
terngiang di dalam benak gua sejak SMP. Gua selalu tertarik dengan buku-
buku sejarah yang menceritakan penyebaran agama-agama di dunia. Sejak
kecil gua tinggal di daerah homogen, jadi gua nggak merasakan
pertemanan dengan orang yang berbeda keyakinan dan juga gua sejak kecil
selalu didoktrin untuk menjaga jarak dengan orang-orang yang berbeda.
Namun doktrin—doktrin yang diberikan kepada gua itu sama sekali tidak
mempan. Justru itu yang membuat gua memiliki niat yang lebih kuat lagi

I 1



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

2

untuk mencari tahu keberagaman agama yang ada di Indonesia. Namun
seiring berjalannya waktu, setelah mencari dan terus mencari, gua tidak
sengaja ketemu dengan saudara-saudara gua di Pelita Padang.

Semua berawal dari ketidaksengajaan saya mencari di Instagram
kegiatan-kegiatan yang berkaitan dengan toleransi pastinya. Pucuk di cinta
ulam pun tiba, memang takdir baik mempertemukan saya dengan Pelita
Padang. Hari berganti hari, saya akhirnya mengisi form pendaftaran anggota
baru Pelita Padang, mengikuti semua rangkaian prosedur seleksi.

Ada yang menarik dari rangkaian seleksi yang saya ikuti. Ketika saya
melaksanakan wawancara daring, posisi saya kala itu sedang melaksanakan
Praktik Kerja Lapangan (PKL) di rumah sakit, kegiatan inilah yang membuat
wawancara dialihkan secara daring. Selama mengikuti seleksi dan terpilih,
akhirnya saya mengikuti pelatihan secara daring pula yang dihuni oleh dua
orang saja; selebihnya teman-teman angkatan saya mengikuti pelatihan
secara luring. Singkat cerita gais, sebelum saya menjadi anggota resmi,
sebagai angkatan baru saya diberi tugas. Salah satunya adalah membuat
video bertema keberagaman, bisa dicek di instagram saya. Untuk pertama
kalinya juga saya bertemu dengan salah satu penganut agama Baha'i.

Toleransi itu apa sih? Hal-hal yang sering saya tanya dalam benak saya.
apakah hanya sekadar berteman? atau sekadar mengenal? Ada banyak arti
kata toleransi bagi setiap orang yang menjalankan nilai itu dalam hidupnya.
Tidak banyak yang bisa saya ceritakan, tapi semoga perjalanan singkat yang
saya curahkan dalam cerita ini dapat menginspirasi kalian.

Merawat toleransi membangun negeri

Judul tersebut adalah salah satu kegiatan yang saya ikuti di Pelita Padang
dan ini adalah kegiatan yang berkesan bagi saya, karena ini adalah kegiatan
pertama saya sejak masuk Pelita Padang. Di saat yang sama juga Pelita
sedang melaksanakan kegiatan yang bertajuk, “Merawat Toleransi
Membangun Negeri”. Kegiatan ini bekerja sama dengan Staf Khusus
Presiden, yaitu Kak Ayu Kartika Dewi.

Kegiatan ini berfokus pada pendekatan terhadap anak-anak di tiga panti
asuhan yang kita kunjungi, yaitu Panti Asuhan Kristen Katolik St. Leo, Panti



Penerang dari Ufuk Barat

Asuhan Sanak Ema Kristen Protestan, Panti Asuhan Ridho Rohman Islam.
Hal menarik yang saya rasakan untuk pertama kalinya adalah saat saya
mengunjungi panti asuhan Katholik dan bertemu langsung dengan suster-
suster dan anak-anak di panti asuhan. Sambutan yang ramah sudah pasti,
ditambah pada saat itu saya sedang menjalankan ibadah puasa. Kita
bercerita sembari bercanda tanpa adanya prasangka buruk atau pun stigma
yang saya dapatkan.

Ada hal unik yang saya alami selepas kegiatan. Ketika di Panti Asuhan St.
Leo tentu saja saya mendokumentasikan diri dan mem-posting-nya di
media sosial. Beberapa hari setelah unggahan itu, saya sempat
dipermasalahkan oleh warga kampung yang menuduh saya sudah pindah
agama disertai berbagai macam bahasa kasar lainnya. Justru saat saya
dituduh dan difitnah, di sanalah teman-teman lintas agama menguatkan
saya agar makin kuat dan berjuang bersama. Selain itu juga, berkat teman-
teman Pelita Padang akhirnya saya bisa mengunjungi, bahkan sering untuk
sekadar duduk dengan teman-teman di Masjid Mubarak dan Grha Samatha
Giri. Kedua tempat ini menjadi spesial bagi saya, karena sering menjadi
tempat berkumpulnya teman-teman lintas agama.

Masjid Mubarak adalah masjid pusat untuk Jemaat Ahmadiyah
Indonesia (JAI) di Padang dan Grha Samantha Giri adalah salah satu tempat
ibadah umat Buddha. Kedua tempat ibadah yang menjadi tempat
berteduhnya kami dan pemuka-pemuka agama di sana pun sudah welcome
dan mendukung kegiatan ini, seperti bapak Saiful Uyun, Bhante dll. Dua
tempat ini menjadi rumah kedua kami, kami pun selalu turut andil dalam
kegiatan yang diadakan dua tempat ibadah tersebut, seperti persiapan
Imlek di Graha dan membantu kegiatan di masjid.

Vaksin lintas iman

Masa pandemi menjadi masa yang berat bagi kita semua. Kita berusaha
untuk survive demi orang-orang tersayang. Banyak hal di luar kendali
terjadi. Pada sore hari di Grha Samantha Giri, ketika saya berbincang
dengan teman-teman, tiba-tiba di tengah candaan terlintas untuk membuat
kegiatan vaksin massal. Hal yang awalnya hanya lontaran di tengah

I 3



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

candaan, akhirnya beberapa minggu kemudian kita berkumpul untuk
merealisasikan vaksin massal tersebut. Banyak hal yang dipersiapkan, mulai
dari tempat, prosedur, dan kepanitiaan.

Hari berganti hari, setelah melalui persiapan panjang, vaksin massal
perdana yang kami kerjakan akhirnya tiba. Dengan komposisi panitia yang
berasal dari beragam agama, Islam, Kristen Protestan, Katolik dan Buddha.
Kami bekerja sama untuk menyukseskan vaksin massal lintas agama yang
diselenggarakan di masjid Mubarak. Pemandangan yang jarang dilihat
ketika teman-teman non-muslim berombongan mengunjungi masjid untuk
vaksin bersama. Tidak ada stigma buruk sama sekali, semua datang dengan
penuh harap dalam vaksinasi agar keadaan kembali baik.

Kami melaksanakan vaksinasi selama dua tahap. Tidak hanya kegiatan
vaksinasi, selama masa pandemi kami juga membagi nasi bungkus, buku,
mainan atau pun hal-hal positif lainnya. Kami juga sempat bekerja dengan
salah satu organisasi untuk membagikan tabung oksigen bagi yang
membutuhkan. Pada masa itu terdapat dua posko, yaitu Masjid Pampangan
dan gedung HTT. Kegiatan-kegiatan sosial ini yang membuat kami saling
mengerti satu sama lain, bahkan sudah tidak lagi membahas soal perbedaan
antara satu sama lain. Semuanya melebur menjadi satu untuk melakukan
pelayanan terhadap masyarakat.

Di balik hal-hal bahagia tentu saja ada beberapa kendala yang saya
alami. Misalnya beberapa anggapan negatif yang saya terima dari beberapa
oknum, “kenapa harus ngajak non-muslim, sih? Ilu udah pindah agama?”.
Kira-kira seperti itulah anggapan beberapa oknum. Anggapan-anggapan
buruk yang dilontarkan kepada saya justru menjadi titik balik di mana saya
harus lebih kuat bertahan untuk menyebarkan nilai-nilai keberagaman.
Tanpa memikirkan perkataan tersebut, saya dan teman-teman masih tetap
terus melakukan kegiatan-kegiatan sosial lainnya, seperti donor darah,
mengunjungi panti asuhan, dan kegiatan FGD bersama komunitas lainnya.

Lampion toleransi



Penerang dari Ufuk Barat

Pada awal tahun 2022, setelah lama tidak ada aktivitas perayaan karena
pandemi covid-19, tepat sebelum perayaan Imlek saya dan teman-teman
pemuda lintas agama berkesempatan untuk membantu mempersiapkan
perayaan Imlek di Grha Samantha Giri. Dimulai dari membersihkan
lampion-lampion yang tergantung di langit-langit Grha. Dengan perasaan
yang senang saya dan teman-teman saya membagi tugas, ada yang
menurunkan lampion, ada yang membersihkan lampion.

Sembari bercanda kita menyelesaikan tugas satu persatu. Hari kedua
kita mulai mendekorasi Graha, ada yang menyapu, memasang lampion, dan
mempersiapkan meja sembahyang. Kami ngobrol seperti biasa dan tak
ketinggalan kami membuat mi instan dan es teh manis di dapur Graha.
Sungguh momen yang spesial yang saya lalui karena pada saat itu kami tidak
memikirkan perbedaan yang ada.

Kegiatan ini berjalan lancar tanpa adanya hambatan sampai akhir. Ini
adalah pengalaman pertama saya dalam mempersiapkan Imlek. Perasaan
campur aduk, bahagia dan sedih terjadi di sana. Bahagia karena berhasil
dengan baik mempersiapkan Imlek dan canda tawa bersama teman-teman,
sedih karena sebentar lagi akan meninggalkan Pelita Padang.

Awal dan akhir

Setiap pertemuan pasti ada perpisahan, begitulah kata pepatah.
Sebelum saya berangkat ke Jakarta untuk menyambung tali rezeki. Satu hari
sebelum keberangkatan, saya menyempatkan diri untuk meliput Rabu Abu
umat Katolik. Rabu Abu adalah salah satu rangkaian ibadah dalam umat
Katolik. Beruntungnya saya dapat menyaksikan ibadah tersebut secara
langsung. Didampingi teman-teman pemuda Katolik, saya pun menyaksikan
ibadah tersebut dengan rasa haru, karena adanya perasaan damai ketika
saya menyaksikan prosesi itu. Suasana yang hening dan sunyi memberikan
kesan spiritual. Meskipun saya satu-satunya Muslim di sana, dari umat
Katolik justru menerima saya dengan ramah; tidak ada keraguan dan
pandangan buruk, semua tampak damai. Saya sempat berbincang dengan
pastor-pastor di sana mengenai apa makna Rabu Abu bagi umat Katolik dan
hal-hal yang berkaitan dengan perayaan Rabu Abu.



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Usai dari ibadah Rabu Abu saya menyempatkan diri berfoto bersama
rekan-rekan Orang Muda Katolik (OMK) dan para pastor. Ah, sedih sekali ini
merupakan liputan terakhir saya di Padang. Hari pun mulai berlanjut, sudah
tiba waktunya untuk melangkah ke jalan yang baru. Memang berat
meninggalkan kenangan-kenangan di Padang bersama teman-teman lintas
agama, tetapi namanya juga manusia yang selalu pergi untuk memulai
perjalanan baru. Sekarang tinggal bagaimana kita bisa berjuang di jalan
yang baru dan bertemu orang-orang baru yang memiliki visi yang sama.

Sepertinya cukup sampai di sini, terima kasih banyak sudah mau baca ya
gais, sampai bertemu di lain hari!

Oya, sebelumnya saya mau mengucapkan terima kasih banyak kepada YIPC
yang sudah memberikan kesempatan berharga ini. Untuk semua para
pembaca saya ucapkan terima kasih banyak dan mohon maaf atas
kekurangannya. Terima kasih juga untuk semua rekan-rekan Pelita Padang
yang sudah berjuang bersama-sama hingga detik ini. Untuk kawan-kawan
paacemaker lainnya, terima kasih juga sudah jadi kawan seperjuangan.
Tetap semangat buat siapa pun yang membaca ini.



Perjumpaan: Sebuah Perjalanan Menemukan Titik Balik

Perjumpaan: Sebuah Perjalanan Menemukan Titik Balik
Ahmad Shalahuddin Mansur

‘Manusia yang terbaik adalah manusia yang memberi atau

mendatangkan manfaat bagi sesama manusia”

Prolog

“Saya belum bisa memaafkan orang yang membunuh ayah saya!”,
kalimat tersebut terdengar saat sharing di sela sesi memberi maaf di hari
terakhir Peace Camp November 2014 silam. Mendadak seluruh ruangan
hening dan kehilangan kata-kata. Hingga saya sendiri pun seolah tak
percaya dengan apa yang saya dengar waktu itu. Seluruh peserta yang hadir
pada waktu itu fokus menatap ke arah seorang perempuan Kristen yang
sedang berbagi cerita pilu tersebut.

Saya tak pernah menyangka akan berhadapan dengan seorang korban.
Seorang korban dari kerusuhan yang pada waktu Peace Camp
diselenggarakan pada tahun 2014—konflik tersebut telah lama usai. Korban
konflik Ambon. Terasa tersambar petir di cuaca yang tanpa hujan. Saya yang
baru saja mendapat tugas sebagai fasilitator di YIPC dan memfasilitasi Peace
Camp—harus berhadapan dengan satu kondisi yang rumit ini. Bagaimana
saya harus bersikap?

Tak berselang lama, saya mendengar informasi bahwa orang yang
membunuh ayah dari perempuan berambut panjang itu adalah seseorang
yang menggunakan jubah berwarna putih di suatu subuh—sembari
meneriakkan “Allahu Akbar!”. Saya merasa berada pada posisi pesakitan.
Saya tak mengenali siapa sebenarnya pelaku itu, namun saya seolah merasa
tahu pelaku dari pihak (agama) mana—ketika konflik Ambon digiring ke
konflik agama, konflik antara Islam dan Kristen pada waktu itu.

Sesuatu yang belum selesai
Saya lahir dan bertumbuh dalam lingkungan keluarga yang homogen
dari sisi suku dan agamanya. Tumbuh di kota kecil bernama Parepare

I 7



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

membuat saya tak mengenal banyak tentang keragaman. Pendidikan
agama yang aku dapat mungkin seperti pada umumnya anak kecil yang
tumbuh dalam keluarga yang semuanya beragama Islam. Narasi yang saya
dapat—pun juga tidak jauh berbeda, tentang klaim kebenaran hanya milik
orang Islam dan semua di luar Islam tidak benar.

Di samping itu, pandangan bahwa hanya Islam yang berada di surga
karena agama inilah yang paling benar, yang lain salah dan masuk neraka—
sebaik apa pun mereka berbuat kebaikan di muka bumi. Setidaknya
demikian sedikit yang bisa saya ingat. Masa kecil saya pun diwarnai dengan
ketidaksukaan saya melihat simbol-simbol agama yang tidak berasal dari
simbol Islam. Saya di masa kecil sangat tidak menyukai simbol salib—kalau
ditanya alasan, pada waktu itu mungkin saya tidak bisa memberi alasan.
Tidak suka aja. Titik.

Saya tumbuh dalam pendidikan agama yang begitu ketat, secara khusus
oleh orang tua saya. Satu hal yang masih lekat dalam ingatan saya adalah,
ketika seorang teman sekaligus tetangga saya yang notabene beragama
Islam mengundang saya dalam pesta ulang tahunnya. Undangan lalu
diterima oleh ayah saya. Tak lama berselang, setelah teman saya tersebut
meninggalkan saya dan ayah saya, undangan tersebut langsung dirobek
sembari mengatakan “ini perayaan orang kafir, kita tidak boleh ikut-
ikutan!”. Saya langsung patah hati dan sedih. Demikian seterusnya hingga
saat ini. Mendatangi perayaan ulang tahun hingga merayakan ulang tahun
sendiri pun tak pernah.

Sampai pada satu titik dalam fase kehidupan saya, takdir membawaku
meninggalkan kampung halaman untuk melanjutkan studi S-1 di
Yogyakarta—kota yang terlihat dari kejauhan di Sulawesi Selatan adalah
kota pelajar, kota berbudaya dan kota yang penuh keragaman. Setiba di
Yogyakarta, saya tidak pernah membayangkan akan tinggal di suatu daerah
yang populasi warganya dengan komposisi 50% Islam dan 50% Kristiani,
jauh berbeda dengan tempat saya tinggal di kampung halaman yang berada
dalam area kompleks saya tinggal yang hanya terdapat 2 KK (Kepala
Keluarga) yang tidak beragama Islam, satu beragama Hindu vyang



Perjumpaan: Sebuah Perjalanan Menemukan Titik Balik

merupakan teman SD saya dan satu beragama Kristen yang merupakan
senior saya di SMA.

Tempat saya berdomisili di Yogyakarta, terlihat keragaman dari
warganya dan juga ditandai dengan beberapa pendopo dekat kontrakan
saya tinggal merupakan tempat kebaktian. Di beberapa malam, sering
terdengar suara nyanyian mereka hingga kontrakan saya. Awalnya saya
sangat risih karena mengganggu—dan mungkin saya tidak suka. Perasaan
ketidaksukaan saya pada hal yang berbau Kristen masih merasuki hingga di
bagian awal kehidupan saya di Jogja.

Perlahan saya mulai beradaptasi dengan keadaan baru di Yogyakarta.
Saya berkuliah di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, di fakultas Ushuluddin
yang gaya belajarnya betul-betul berakar atau radikal dalam memikirkan
sesuatu, belajar filsafat yang membuat pontang-panting saya dalam
melihat realitas, serta segala hal yang membuat saya gelisah dan benar-
benar penasaran alias mempertanyakan apa yang selama ini saya yakini.
Selain itu, keadaan di Yogyakarta mendorong saya untuk bisa bergaul dan
berteman dengan siapa saja dan mendapat teman sebanyak-banyaknya di
kota yang penuh dengan perantau dari penjuru Indonesia ini. Meski di satu
sisi, kampus saya sebagai kampus Islam tentu di jenjang S-1 pada waktu itu
sangat homogen alias 100% beragama Islam.

Homogenitas di UIN Sunan Kalijaga membuat saya mudah jenuh dengan
keadaan yang seragam, oleh karena itu saya mencari banyak hal di luar UIN
pada waktu itu, bermain alias membuka pergaulan ke kampus tetangga
seperti UNY, UGM serta UKDW dan USD yang membawa saya mengenal
secara dekat realitas keragaman iman serta suku yang ada di Jogja. Nuansa
homogen tersebut cenderung menghasilkan kelompok eksklusif (dalam
kampus) yang membuat saya tidak betah karena memang ingin meluaskan
cakrawala pertemanan. Hal yang menarik bagi saya adalah ketika bermain
ke UKDW dan di USD, sebab kedua kampus ini komunitas Islamnya tidak
dominan sehingga memberi warna baru bagi saya yang ingin lebih banyak
berjumpa dengan teman yang berbeda keyakinan.

Jika membandingkan kehidupan saya di Parepare dan di Yogyakarta—
amat jauh berbeda. Dari segi kebudayaan hingga struktur masyarakatnya.

I 9



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Di Parepare, amat sulit menemukan keragaman agama ketika populasi
penduduknya mayoritas beragama Islam, kurang lebih 90-95%. Berbeda
jauh dengan Yogyakarta yang keragaman agamanya terlihat jelas, meski
tetap mayoritas Islam juga. Namun, masyarakat di Yogyakarta terbiasa
hidup dengan perbedaan atau dalam keragaman yang harmonis, sedangkan
Parepare sebaliknya—paling tidak ukuran lingkungan saya dibesarkan.
Meski di satu sisi, jika ditelusuri lebih mendalam—dewasa ini Jogja
mengalami segregasi dengan kemunculan kontrakan/kos yang beragama.
Hemat saya—ini salah satu indikator menguatnya politik identitas yang bisa
mengancam kebhinekaan di Jogja—melting pot tempat semua unsur
keragaman seluruh Indonesia bertemu.

Di lain hal, saya mungkin agak terburu-buru menilai didikan orang tua
saya yang demikian. Mungkin saja ruang atau lingkungan yang membawa
mereka juga punya pandangan yang demikian. Kondisi Parepare yang
homogen menghasilkan produk pemikiran seperti orang tua saya. Sehingga,
saat ini—keputusan ada di tangan saya, apakah akan melanjutkan gaya
mendidik demikian di masa mendatang atau tidak. Bahwa pendidikan yang
memanusiakan manusia—seperti prinsip manusia Bugis tentang
“sipakatau” (saling memanusiakan), bukan lagi pendidikan yang
menghasilkan kebencian dan permusuhan.

Titik balik

Di dalam kehidupan yang singkat ini, manusia paling tidak menemukan
dua titik krusial dalam hidupnya, yakni titik jenuh dan titik balik. Saya ingin
bercerita tentang hal yang kedua, yakni titik balik. Titik balik yang saya alami
bersama YIPC belakangan adalah titik pencerahan dalam hidup saya yang
membawa saya menyadari suatu keadaan yang tidak baik-baik saja.

Saya merasa titik balik di dalam kehidupan saya membuka mata saya
tentang sebuah kondisi yang cenderung dibiarkan begitu saja, tanpa
penyelesaian—tanpa rekonsiliasi. Hal yang saya dapati di YIPC membuka
mata saya pada sebuah fakta bahwa kita beragam dan tidak ada yang dapat
dilakukan selain merayakan keberagaman ini serta mensyukuri kepada
seniman besar yang menciptakan keberagaman itu.

10 I



Perjumpaan: Sebuah Perjalanan Menemukan Titik Balik

Masa kecil saya di kampung yang tak tahu-menahu tentang keragaman
sebagai anugerah dari Tuhan Semesta Alam; hanya habis menimbang orang
lain yang bukan Islam sebagai penghuni neraka dan membenci mereka yang
berbeda dengan saya. Saya baru menyadari, ternyata waktu habis untuk hal
tersebut. Bukan belajar tentang apa yang sedang saya benci tersebut. Benar
kata Nabi Muhammad bin Abdullah tujuh abad lalu, bahwa “manusia
cenderung membenci apa yang dia tidak ketahui”.

“Manusia yang terbaik adalah manusia yang memberi atau
mendatangkan manfaat bagi sesama manusia”, demikian pengajaran dalam
Islam yang sering saya dengar. Kata bijak ini mestinya cukup membawa
umat Islam untuk menjadi manfaat bagi semua manusia, tentu tanpa perlu
menjadi hakim untuk iman yang berbeda. Terlebih semangat Islam yang
rahmatan lil ‘alamin—rahmat atau berkat bagi seluruh alam atau semesta.
Dengan ini, bagi saya—tak ada lagi alasan untuk membenci semesta di luar
diri kita. “Dalam hidup yang singkat ini”, kata Rumi—“jangan tanam apa pun
kecuali cinta”.

Epilog

Berangkat dari kejadian Peace Camp tahun 2014 lalu, menjadikan saya
terus punya semangat untuk memperjuangkan nilai-nilai yang saya yakini.
Sebuah perjuangan yang perlu terus dihidupi dan dikerjakan. Menjadi
bagian dari YIPC, menjadi fasilitator di dalamnya, memberikan komitmen
tentang sebuah keyakinan. Sebuah keyakinan yang mahal atau bahkan tak
ternilai harganya.

Apa yang saya dengar pada Peace Camp 2014 lalu benar-benar
membuka mata dan menampar kesadaranku tentang satu hidup yang harus
diperjuangkan, tentang satu hidup yang harus memberi kehidupan. Bukan
lagi perdebatan teologis yang tak berujung, namun pada penghormatan
atas sebuah kehidupan, juga tentang sebuah penghormatan, penerimaan
dan welas asih kepada mereka yang berbeda keyakinan teologi.

Hubungan Islam dan Kristen di banyak tempat seringkali mengalami
pasang-surut. Kadang juga ketegangan hingga berakhir konflik dan
kekerasan. Bahwa kita punya konflik di masa lalu adalah bagian dari sejarah

I 11



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Islam dan Kristen, khususnya di Indonesia. Berangkat dari sejarah kelam
masa lalu, kita mesti mulai menyadari keadaan yang tidak baik ini. Apa yang
saya dengar pada waktu itu—saya rasa tidak perlu terulang lagi di masa
mendatang—di masa tatkala penghargaan dan penghormatan kepada yang
berbeda adalah hal mutlak di tengah puspa warna perbedaan.

Belajar dari banyak konflik-konflik yang melibatkan komunitas Islam dan
komunitas Kristen, seyogianya membesarkan hati umat Islam dan Kristen
untuk saling belajar satu sama lain sebagai saudara seiman, bukan justru
saling mengkafirkan. Hingga pada satu titik, saya menyadari—bahwa yang
kita lawan sebenarnya bukan umat Islam atau pun umat Kristen, yang kita
lawan saat ini adalah penghakiman tanpa tabayyun serta kedangkalan
berpikir. Wallahu a’lam. [*ASM]

Parepare, hari sabat kedua di tahun 2020.

12 I



Dua Sisi di Balik Kain Suci (?)

Dua Sisi di Balik Kain Suci (?)
Ainun Jamilah

Dan pertanyaan yang paling mendasar adalah ketika diri sudah

mengaku beriman, apakah Tuhan mengakui keberimanan kita?

2022, memasuki tahun ke tujuh saya bercadar. Seperti seorang anak
yang menginjak usia tujuh tahun, ia memasuki fase pertumbuhan yang
sedang giat-giatnya untuk mengeksplorasi hal-hal baru yang ada di
sekelilingnya, kiranya seperti itulah yang saya alami hari ini. Tujuh tahun
bercadar bukan perkara mudah, konon katanya angka tujuh adalah angka
yang menyimbolkan kesempurnaan untuk menyatakan ketakterhinggaan.

Di dalam agama Islam, angka ini juga dijadikan sebagai angka yang
memiliki karamah (kemuliaan), sebagaimana yang berulang kali disebutkan
di dalam Alquran terkait tujuh lapis langit (QS.An-Naba’:12), tujuh ayat
dalam surat Al-Fatihah (QS.Al-Hijr:87), dan masih banyak lagi perihal besar
yang terkait dengan angka tujuh. Namun, yang jelas bagi saya, di tahun ke
tujuh saya bercadar, rasanya semakin bersuka cita dengan apa yang sudah
saya putuskan, yaitu memilih cadar sebagai identitas kemerdekaan saya
dalam berbusana. Tanpa pemaksaan maupun pengekangan dari pihak
mana pun, semua ini saya putuskan dengan kesadaran penuh, meski niat
awalnya tidak selalu sama dengan niat saya hari ini untuk tetap bercadar.

Tentang niat itu, kita mengetahui bahwa niat terus diproses oleh
lingkungan, bahwa niat seseorang ketika memulai sesuatu, menjalani,
maupun menyelesaikannya itu terus berubah-ubah sesuai dengan keadaan
yang meliputi subjeknya. Sebagaimana niat awal saya untuk bercadar terus
berubah sampai hari ini. Niat yang berubah itu tentu bukanlah sebuah
kekeliruan. Boleh jadi ia terus bergerak dan mengalami perubahan dalam
arti pendewasaan sejak pertama memutuskan mengenakan cadar. Sampai
hari ini memutuskan untuk masih mengenakannya, sekali pun ada begitu
banyak tantangan vyang terus menerus dihadapi. Tetapi, melalui
pergumulan itulah yang akhirnya dapat terus mendewasakan keyakinan

I 13



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

saya untuk tetap meneruskan pilihan yang sudah saya putuskan tujuh tahun
yang lalu.

Berbagai macam penolakan sudah dialami dalam kurun waktu tujuh
tahun. Mulai dari penolakan secara halus sampai penolakan keras, nyatanya
berhasil dilalui. Ada banyak yang mendukung, tetapi tidak sedikit juga
mereka yang mencaci dan bahkan menyuruh untuk melepaskan cadar yang
saya kenakan dengan berbagai alasan. Dan alasan utamanya adalah karena
apa yang saya lakukan hari ini dianggap sudah menyalahi ketentuan dan
batas kewajaran perempuan bercadar pada umumnya. Tindakan yang saya
pilih itu adalah menjadi salah satu dari sekian teman muda yang aktif
menyuarakan isu moderasi beragama, dialog antar iman, dan sikap pluralis
dalam menyikapi keberagaman di Indonesia.

Tentu ada banyak aktivitas terkait dengan isu-isu yang saya suarakan,
antara lain mengunjungi rumah-rumah ibadah, berjumpa dengan tokoh-
tokoh dari berbagai agama dan kepercayaan, bersentuhan dengan isu
sensitif seputar agama, bahkan jauh lebih ekstrim ketika saya dengan
sengaja mengangkat narasi-narasi populis agama di akun media sosial
pribadi saya, yang kerap menyerang orang-orang yang masih menganggap
agama dan segala peraturan di dalamnya sebagai sesuatu yang mutlak dan
tidak dapat dipertanyakan kembali. Adapun yang melatarbelakangi saya
melakukan hal ini, kerap saya sertakan ketika menarasikan kritikan di media
sosial, yang dengan tegas menyatakan bahwa tujuan saya bukan untuk
melawan siapa pun terlebih melawan Tuhan. Tetapi, untuk membuka mata
dan semakin memahami alasan serta niatan manusia untuk tetap
menghidupi agama yang diyakininya.

Nyatanya ada banyak hal yang menurut saya perlu dibenahi dari
pemahaman keagamaan saya sebagai seorang Muslim, semisal memikirkan
tentang balasan surga neraka, relasi manusia dan lingkungan, cara
menyikapi perbedaan, serta bagaimana mendefinisikan kebenaran dan
kebaikan. Dan ketika saya giat membenahi hal itu, tentu akan ada banyak
kritik dan perubahan-perubahan yang sangat mungkin untuk dilakukan,
termasuk niat saya untuk bercadar dan bagaimana mengekspresikannya di
ruang publik.

14 I



Dua Sisi di Balik Kain Suci (?)

Dua sisi di balik kain suci, menjadi satu pandangan yang ingin
digarisbawahi dalam tulisan ini. Selama tujuh tahun mengenakan cadar di
Indonesia, bergumul dan membaca fenomena-fenomena keberagamaan
dalam kurun waktu tersebut, membuat saya banyak merenungi terkait
ekspresi keberagamaan diri saya maupun kebanyakan orang di ruang
publik.

Adapun sisi yang pertama, perihal berbuat baik dan keterkaitannya
dengan cadar. Jamak pandangan masyarakat, khususnya perempuan
bercadar masih menganggap bahwa pakaian menjadi penentu sikap baik
atau buruk seseorang. Padahal kedua hal ini jelas memiliki perbedaan. Di
mana, pakaian hanya sebagai simbol yang dikenakan oleh manusia, sedang
perilaku adalah substansi dari manusia itu sendiri. Namun, terkadang
seseorang dilabeli baik atau buruk oleh karena pakaiannya tertutup atau
terbuka. Seolah yang boleh berbuat baik hanyalah mereka yang menutup
aurat (berjilbab), sedangkan yang tidak menutup aurat (tidak berjilbab)
dianggap kurang sempurna amalannya ataupun laku baiknya jika belum
mengenakan jilbab.

Fenomena seperti ini semakin banyak dijumpai baik dari pergumulan di
media sosial maupun pergumulan di dunia nyata. Tidak sedikit perempuan
bercadar menganggap keliru perempuan-perempuan yang tidak
mengenakan jilbab ataupun cadar seperti yang dikenakannya. Pun
pemahaman seperti ini juga menjamur di kalangan perempuan yang tidak
bercadar dan hanya mengenakan jilbab. Tentang Batasan aurat, tentang
pakaian yang pantas untuk dikenakan perempuan Muslim, itu menjadi
urusan masyarakat umum yang merasa berwenang untuk mengatur dan
mendikte perempuan harus mengenakan apa.

Belum lagi sesama perempuan bercadar saling mendikte bahwa
perempuan bercadar itu harus mengenakan pakaian serba gelap, panjang
kain yang dikenakan harus menjuntai sampai mata kaki, tidak bermotif,
tidak berwangi-wangian, tidak mengangkat suara di depan umum,
menghindari ruang publik, dan segala indikator yang dibuat dengan dalih
untuk melindungi perempuan, yang pada kenyataannya malah menjadi
alasan untuk menghukum perempuan yang tidak melakukan hal demikian.

I 15



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Dengan menganggap bahwa kadar keimanannya belum sempurna,
menganggap bahwa ia belum menjadi muslimah sejati dan berbagai
labelisasi yang selalu terkait dengan mengukur keimanan seseorang melalui
pakaian yang dikenakan.

Padahal perkara iman itu menjadi perkara yang paling rahasia, sebab
hanya diketahui oleh Tuhan. Bahkan diri sendiri pun tidak bisa menyatakan
diri sudah sangat beriman hanya karena sudah menutup aurat. Karena ada
banyak sebab yang dapat membatalkan keimanan seseorang tanpa
disadari. Dan pertanyaan yang paling mendasar adalah ketika diri sudah
mengaku beriman, apakah Tuhan mengakui keberimanan kita?

Pertanyaan sederhana, tetapi membutuhkan perenungan mendalam
untuk mau menyadarinya. Sebab untuk mencari jawaban dari pertanyaan
ini seseorang perlu benar-benar berjumpa dengan Tuhan dan menanyakan
langsung. Dari mana manusia mengetahui bahwa Tuhan sudah menerima
dan mengakui keimanannya? Apakah hanya dari mengucapkan dua kalimat
syahadat (di dalam Islam), apakah hanya dengan rutin melaksanakan
ibadah? Padahal boleh jadi niat itu tidak sejalan dengan apa yang dilakukan.
Sehingga perkara iman ini menjadi perkara yang sangat rahasia, yang
menjadi urusan personal setiap manusia. la tidak bisa dikurung hanya
dengan simbol-simbol pakaian tertentu ataupun perilaku zahir (yang
nampak) saja.

Sedangkan sisi yang kedua, perihal pemahaman fundamentalis,
ekstrimis, sampai radikal yang banyak disematkan kepada perempuan
bercadar oleh mereka yang tidak mengenakan cadar dan menolak simbol
cadar tersebut. Namun, bagi saya hal ini tidak keliru sepenuhnya, sebab
perjalanan sejarah keberagamaan di Indonesia yang cukup mengerikan
dengan berbagai tindakan bom bunuh diri di rumah ibadah, serangan
kelompok teroris di berbagai daerah, riak-riak kelompok anti-Pancasila, dan
menuai puncak di peristiwa kelam tentang politik identitas yang dimainkan
dalam kontestasi politik beberapa tahun silam, dan sampai hari ini
dampaknya masih terus terasa.

Hampir semua tindakan tersebut dilakukan oleh mereka yang
mengenakan simbol-simbol agama seperti cadar, jenggot, celana cingkrang,

16 I



Dua Sisi di Balik Kain Suci (?)

maupun sorban. Dengan ciri khas pekikan takbir kemudian melukai sesama
manusia, dengan alasan membela agama mereka berani menghilangkan
nyawa orang yang tidak berdosa, dengan alasan menjaga ataupun
menghidupkan syariat agama mereka berani mengkafirkan sesama Muslim,
terlebih yang tidak seagama dengannya. Dari sejarah kelukaan ini, mau
tidak mau memposisikan mereka yang mengenakan simbol-simbol agama
terkait khususnya perempuan bercadar secara keseluruhan sebagai
kelompok yang bertanggung jawab atas berbagai tindak kekerasan yang
terjadi di Indonesia.

Sebagai salah satu perempuan bercadar yang pernah memungkirinya,
dalam perjalanan saya akhirnya mengubah sikap. Dari yang menyangkal
kemudian berani mengakui. Menyangkal bahwa semua yang terjadi itu
bukanlah tanggung jawab saya sebagai salah satu umat Islam, bahwa apa
yvang terjadi tidak berkaitan dengan simbol cadar yang saya kenakan.
Nyatanya apakah massalah itu kemudian selesai, apakah stigma masyarakat
terhadap perempuan bercadar dapat dinetralisir dengan sikap tersebut?
Jawabannya tidak sama sekali. Bahkan semakin menyangkal, stereotype
terhadap simbol cadar semakin meluas. Adapun titik awal di mana saya
mulai menyadari bahwa sikap yang saya tunjukkan itu keliru, yaitu ketika
saya berjumpa dengan beberapa korban dari peristiwa bom Bali, bom
Surabaya, sampai bom di Katedral Makassar. Pergumulan ini akhirnya
mengubah sikap saya. 2021 menjadi titik balik saat untuk pertama kalinya
saya melakukan rekonsiliasi dengan korban bom bunuh diri di gereja
Katedral Makassar.

Obat dari trauma, penawar dari luka, dan pengudar dari stigma dan

amarah nyatanya adalah permohonan maaf dengan tulus. Itulah yang saya
dapati ketika awal mula menginisiasi tindakan ini dari diri saya sendiri.
Dengan mengakui bahwa para pelaku benar adalah saudara kami sesama
muslim, maka dengan itu mewakilinya untuk memohon maaf atas apa yang
sudah mereka lakukan, seketika meluruhkan sedikit dari banyaknya rasa
benci terhadap Islam, khususnya mereka yang mengenakan simbol cadar.
Pun saya mengatakan bahwa amarah itu wajar, rasa benci yang muncul

I 17



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

akibat berbagai serangan yang terjadi kepada kelompok agama di luar Islam
yang kerap menjadi sasaran itu sangat manusiawi.

Ketika saya membalik posisi itu, tentu saya akan sangat marah rumah
ibadah saya di bom, saya menjadi tidak tenang untuk melaksanakan ibadah
saya, menjadi takut dan was-was kalau-kalau kami akan dibunuh hanya
karena menganut agama Kristen misalnya. Dan satu pertanyaan yang kerap
saya renungkan adalah “apakah manusia begitu keliru dan pantas untuk
dihukum ketika ia memilih jalan yang berbeda?” Dan dari pergumulan iman
ini saya banyak mengoreksi pandangan terkait salah dan benar ini yang
sering menjadi pemicu konflik antarmanusia.

Banyak dari para korban tindak kekerasan atas nama agama akhirnya
merasa terbantu dalam menghadapi trauma yang ia rasakan dengan
tindakan rekonsiliasi yang saya lakukan. Perjalanan merekonsiliasi di tahun
2021 itu memang menjadi awal dari berbagai tindakan serupa yang terus
saya upayakan. Dan sampai hari ini saya ingin terus melakukan hal tersebut
dengan satu tujuan, yaitu membantu para korban memulihkan trauma
dengan rangkulan. Menyuarakan dengan tegas bahwa meskipun saya tidak
pernah setuju dengan tindakan kekerasan atas nama agama yang sudah
dilakukan oleh sebagian saudara saya sesama muslim, tetapi dengan berani
pula saya harus menunjukkan empati dengan memohon maaf atas apa yang
sudah terjadi.

Bukan untuk mengakui prasangka bahwa Islam adalah agama yang
melanggengkan kekerasan, tetapi untuk menyatakan bahwa Islam juga
banyak mengajarkan cinta kasih dan penerimaan. Sehingga dengan itu
masyarakat akan melihat dua sisi dari satu simbol yang berbeda. Bahwa
manusia memiliki kehendak bebas untuk memilih apakah mau berbuat baik
ataukah berbuat buruk, sebagaimana firman Allah swt yang menyatakan hal
serupa, tatkala manusia telah diilhami dengan petunjuk untuk menempuh
jalan yang baik maupun buruk, tinggal manusia yang memilih jalan yang
mana yang ingin ditempuhnya dan tentu setiap pilihan itu memiliki
konsekuensinya masing-masing. Dua sisi di balik kain suci, maukah kita
memilih di sisi manakah kita berpijak hari ini?

18 I



Tomi Wahyudi (Komikus)

HAI. TUJUH TAHUN
SLDAH,

',

SEJAK PERTAMA
KALI KUPUTUSKAN
UNTUK MEMAKAI
CADAR.

BAGIKU,
CADAR MERUPAKAN
IDENTITAS

KEMERDEKAAN
NAMAKU DALAM BERPAKAIAN,
AINUN JAMILAH.
PERJALANANKU

SELAMA
TUJUH TAHUN INI,

[ p—
TAK JARANG, ,
l:‘ PANDANGAN YANG DEMIKIAN ITU JENGEOT,

CELANA
DISEMATKAN PADA PEREMPUAN
BERCADAR SEPERTI KAM. CINGKRANG,

YAH..

KINI KUSADARI
ITU TAK
SEPENUHNYA
SALAH.

19



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

SIMBOL-SIMBOL ITU
PERNAH DIGUNAKAN
OLEH SALIDARA KITA,

YANG TELAH
MENOREHKAN LUKA
PADA [BU PERTIWI

SERANGKAIAN
TINDAKAN TERORISME

PERLLI
| ="M poREKS),

4

DI 8iSI LAIN,
SEBAGIAN DARI

MENILAI
BAIK ATAU BURLIKNYA
SESEORANG
MELALUI PAKAIAN
YANG DIKENAKANNYA.

20 I

KARENA SEJATINYA PAKAIAN
YANG KITA KENAKAN HANYALAH
SEBLIAH SIMBOL

MASING-MASING
DARI KITA
MEMILIKI POTENSI
YANG SAMA
UNTUK BERBUAT
BAIK ATALUPLIN
BURLIK



Like Father Like Daughter

Like Father Like Daughter
Alfaizah Permadi

Aku punya keinginan untuk menerapkan nilai-nilai perdamaian
yang sudah aku pelajari dimulai dari diri sendiri. Tentu bukan
jalan yang mudah dilewati, namun sampai sekarang pun aku
masih belajar menerapkan nilai-nilai tersebut.

Ini ceritaku, kalian bisa mengenaliku dengan nama Icha. Anak bontot
yang kini hanya tinggal dengan Abang karena mommy dan daddy sudah di
surga. Kali ini aku ingin menuliskan cerita kisah nyata yang aku alami;
setidaknya sebuah momen yang paling membekas selama 24 tahun aku
hidup. Aku harap dari tulisan ini para pembaca dapat ikut berefleksi serta
mengambil banyak hikmah di dalamnya.

Awal mula kisah ini dimulai

Daddy merupakan sosok yang sangat pendiam sama sepertiku, beliau
hanya akan berbicara saat diperlukan saja. Namun berbeda jika Daddy
bertemu dengan teman-temannya yang akan langsung bersenda gurau.
Sejak aku masih kecil hubungan kami tidak terlalu dekat karena daddy harus
dinas di luar kota dan pulang sesuai waktu yang ia miliki. Walaupun sempat
beberapa tahun dinas di kota yang sama dengan rumah, waktu kami untuk
berkomunikasi tidaklah banyak. Daddy lebih suka menyetel lagu-lagu klasik
yang dibelinya di toko kaset dan memutarkannya di DVD player. Menonton
film juga menjadi sebuah hobi yang sama denganku. Ya, kami memang
sangat mirip seperti istilah “Like Father Like Daughter”.

Seingatku, selama beberapa tahun yang aku lewati bersama daddy, ia
adalah orang yang sangat perhatian padaku. Bahkan ketika aku sakit, ada
menu spesial yang ia buat, yaitu kentang goreng, telur mata sapi, dan salad.
Kalau teringat, aku amat sangat merindukan momen itu. Ketika aku tidur
tak lupa ia menutupi aku dengan selimut dan mengucapkan “mimpi indah

I 21



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

adek”. Momen-momen manis yang aku miliki beberapa tahun yang singkat
itu mendadak berubah ketika mommy jatuh sakit.

Pada saat di kota industri daddy dinas untuk waktu yang lama,
sementara mommy terserang diabetes sehingga mommy harus
menggunakan insulin sebagai pengontrol gula darahnya. Tidak lama setelah
sakit, mommy tertimpa kayu dan kakinya terluka hingga beberapa waktu
kemudian menyebabkan mati rasa. Usiaku menginjak delapan tahun saat
aku harus merawat mommy. Semua bagaikan dunia runtuh, yang tadinya
kami sering menghabiskan waktu bersama, lambat laun kami harus
beradaptasi dengan keadaan.

Kondisi mommy yang fluktuatif membuat aku harus mandiri dalam
mengurus rumah, sekolah, bahkan diri sendiri. Daddy yang sedang berdinas
di tempat yang jauh, tentunya memiliki kesibukan tersendiri. Hal ini
membuat kami semakin jarang berkomunikasi, bahkan saat daddy cuti pun
kami merasa seperti orang asing. Bisa dibilang, masa pertumbuhanku tidak
begitu mendapatkan perhatian dari kedua orang tuaku. Kadang aku merasa
bingung harus bercerita pada siapa ketika aku mengalami kesulitan di
sekolah, aku memilih memendamnya karena bagiku ceritaku tidak penting
untuk disampaikan pada keluargaku.

Namun, memendam sendiri beban ini membuat diriku menjadi anak
yang kurang ceria, berbeda dengan anak-anak yang lain. Seharusnya aku
menikmati momen di bangku sekolah dasar, aku malah lebih banyak
terbawa perasaan atau orang menyebutnya ‘baper’. Padahal perasaan yang
ku alami itu valid. Bukan hal yang sepele. Tidak adanya support secara
pribadi membuat aku semakin lama semakin menjadi sosok yang pendiam.
Pada saat itu mommy mulai mengatur pertemananku di kelas, bahkan
memisahkan aku dari sahabatku karena prasangka yang dimiliki oleh
mommy karena mereka (sahabatku) tidak satu suku dengan kami.

Beranjak remaja

Ketika menduduki bangku SMP, semua gejolak yang aku rasakan mulai
meledak berhamburan keluar dari dalam diriku. Bahkan guruku sendiri
mengatakan aku orang yang sangat halus perasaannya. Bagaimana tidak,

22 I



Like Father Like Daughter

aku berada di sekolah yang mereka sebut “unggulan”, namun bukan dengan
upayaku sendiri melainkan atas ambisi dari orang tuaku agar aku dapat
mengenyam pendidikan dengan baik. Sebaliknya, aku justru tertekan dan
merasa tidak mampu selain karena kompetisi akademik yang terjadi di
dalam sekolah pada waktu itu. Aku dijauhi oleh teman-temanku karena
mereka pikir aku dengan keinginanku melakukan berbagai cara untuk bisa
berada di sekolah tersebut. Setiap hari aku pulang sekolah dengan kondisi
yang mudah menangis tanpa sebab.

Aku menjadi pribadi yang takut bertemu dengan orang baru, lebih
banyak diam daripada berbaur dalam pembicaraan, bahkan enggan untuk
pergi sendiri walau hanya membeli sesuatu di toko. Kini aku menyadari
peristiwa ini rupanya membawa dampak yang besar bagi psikisku.

Daddy saat itu sedang dinas di kota tempat kami tinggal, bedanya daddy
menjadi mudah marah bahkan mulai berkata kasar padaku. Aku menjadi
enggan untuk berbicara sepatah kata pun pada daddy. Tetapi jika aku
membutuhkan sesuatu, mommy selalu memintaku untuk berbicara
langsung pada daddy. Ya, tujuannya agar aku menjadi dekat dengan daddy.
Kondisi mommy pada saat itu harus keluar masuk rumah sakit karena
kondisi yang tak menentu, membuat aku semakin bingung.

Di masa aku beranjak remaja, beberapa platform sosial media menjadi
sebuah wadah bagi setiap orang untuk menuliskan apa yang mereka
rasakan tentang hari ini. Teknologi yang berkembang mendekatkan orang-
orang yang jaraknya jauh. Aku menjadi lebih senang berselancar di sosial
media daripada berteman di dunia nyata. Aku menghabiskan banyak waktu
untuk berada dalam jangkauan internet. Di sana aku bisa belajar,
bersosialisasi, bahkan aku bisa menemukan keluarga yang tidak seperti di
dunia nyata.

Suatu hari kami sekeluarga pulang ke kampung halaman untuk bertemu
dengan sanak saudara dan melepas rindu karena sudah empat tahun kami
tidak pergi. Pada saat itu juga, daddy mengajak kami menghadiri sebuah
reuni yang diadakan oleh teman-teman semasa kuliahnya. Mommy
sebenarnya tidak cukup kuat untuk berpergian jauh, namun demi
mendampingi daddy beliau mencoba untuk hadir. Sesampainya di lokasi,

I 23



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

seperti biasa orang akan berkenalan dengan kami dan bernostalgia pada
masa-masa mereka duduk di bangku perkuliahan. Seingatku, daddy tidak
begitu terlalu disorot pada waktu kuliah karena hidup daddy yang
sederhana walau merupakan anak pejabat. Aku mendengarnya dari daddy
sendiri. Begitu teman-teman daddy tahu bahwa daddy sudah mapan dan
berseragam, bagaikan gula yang dikerubungi oleh semut-semut, daddy
menjadi lebih aktif hadir dalam beberapa reuni.

Ada satu momen di mana teman daddy yang merupakan seorang
wanita, kita sebut saja Tante Lila, mulai mengakrabkan diri dengan orang-
orang di sekelilingnya dan saat itu melakukan tindakan yang kurang pantas
untuk dilihat sebagai seorang rekan. la melakukannya di depan mommy
yang dengan sulitnya mommy untuk berdiri serta duduk dengan menekuk
kaki sedang memungut sampah plastik dan aku hanya bisa terdiam dan
melihat mereka seperti itu.

Saat perjalanan pulang ke rumah nenek, daddy tidak seperti biasanya. la
malah menjadi sering mengajak kami untuk bertamu ke rumah Tante Lila.
Sungguh mengherankan, kali ini daddy bertamu dan membawa banyak
sekali kain batik. Rupanya kain tersebut digunakan untuk anak perempuan
Tante Lila yang sedang mengikuti kontes modelling. Hal yang membuatku
terkejut adalah aku yang seharusnya mengembangkan diri di bidang musik
malah terhenti karena alasan perekonomian keluarga. Sedangkan anak itu
mendapatkan perhatian khusus dari daddy untuk mengembangkan
potensinya. Pertama kalinya aku patah hati atas apa yang dilakukan oleh
daddy.

Lama kelamaan, Tante Lila mulai memberanikan diri untuk datang ke
rumah nenek dengan memperkenalkan diri. Bahkan ia minta untuk semobil
dengan kami dan terlihat jelas perbedaan daddy ketika memperlakukan
mommy dengan Tante Lila. Saat Tante Lila mabuk darat dan vomitus, daddy
malah seperti merasa kasihan dengan Tante Lila. Namun ketika mommy
yang memang sakit dan membutuhkan perhatian, daddy malah berubah
dan menjadi kasar kepada mommy. Hatiku yang baru saja terlukai malah
semakin tambah terluka. Pertama kalinya dalam perjalanan pulang aku
harus menangis tanpa diketahui oleh orang tuaku.

24 I



Like Father Like Daughter

Aku juga tidak bisa cerita kepada siapa pun, karena setiap kali aku
bercerita pada anggota keluarga besarku, mommy selalu membela daddy
dan mengatakan kami semua baik-baik saja dan bahagia. Mommy akan
sekuat tenaga menjaga image daddy dengan baik walaupun mommy lebih
banyak sakit. Aku mulai membenci daddy saat itu dan daddy mulai sering
sibuk menerima telepon dan pesan singkat entah dari siapa. Beberapa kali
aku melihat ponsel daddy dan aku terkejut dengan isi galeri di dalamnya.
Ternyata daddy pergi berwisata dengan Tante Lila dan anaknya. Sementara
kami tidak pernah melakukannya. Hal ini terus terjadi hingga aku berada di
bangku SMA. Rupanya daddy sering mengirimkan uang, membelikan
motor, serta kamera yang selalu aku impikan. Aku sudah tidak fokus dengan
sekolahku, begitu banyak aku memendam perasaan-perasaan yang tak
lazim bagiku.

Setiap kali aku berbicara pada daddy, daddy hanya diam dan tidak
menjelaskan apa-apa. Semakin hancur hati serta hidupku melihat mommy
yang ternyata harus melakukan hemodialisa dan kulitnya mengering.
Mommy selalu berusaha untuk merawat kulitnya agar terlihat cantik dan
dicintai oleh daddy lagi. Bagiku semakin keterlaluan, bahkan isi pesan
antara Tante Lila dan daddy pun semakin mesra kulihat. Bahkan mommy
pernah mendapat cercaan dari Tante Lila. Aku sungguh kecewa rasanya dan
sangat marah.

Karena rasa kesalku yang memuncak, aku memohon pada mommy
untuk segera melakukan perceraian. Namun mommy tidak mau
melakukannya, aku hanya bisa menangis untuk waktu yang lama. Bahkan
aku mulai menyakiti diriku sendiri yang aku anggap agar aku bisa fokus
terhadap rasa sakitnya daripada rasa sakit yang disebabkan oleh daddy.
Walaupun aku menyakiti diriku sendiri, daddy tetap tidak berubah, yang
ada aku hanya menjadi semakin terpuruk, aku menjadi semakin hancur. Hal
yang aku tahu, rokok dan minuman keras merupakan kebutuhan yang
dikonsumsi oleh anak-anak yang nakal, tidak taat, atau coba-coba. Namun
tidak bagiku, setidaknya aku harus bertahan hidup entah sampai kapan. Aku
mengonsumsinya tidak dalam waktu yang lama, ada orang-orang yang

I 25



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Tuhan gerakkan untuk mendukungku. Aku sedikit lebih kuat dengan
keberadaan support system ini.

Ternyata tidak hilang begitu saja, konflik yang terjadi antara mommy dan
daddy semakin membuat aku tertekan. Hal yang aku ingat, sore itu aku
kehilangan kendali dan mencoba ingin mati dengan meminum obat nyamuk
hingga aku harus dibius sekian kali dan dibawa ke rumah sakit. Pada saat
sampai di sana aku pun masih ingin kabur hingga tanganku terikat dan aku
harus tertidur selama beberapa hari ditemani oleh mommy dan abang.
Daddy hanya datang saat mejemputku pulang.

Dokter mendiagnosisku dengan gangguan bipolar, di mana aku harus
mulai mengonsumsi obat-obatan untuk menyeimbangkan suasana hati.
Tidak semudah itu keluargaku harus menerima aku yang memiliki gangguan
bipolar. Mereka mencoba beberapa pengobatan lain, bahkan aku dikira
kerasukan. Butuh beberapa waktu bagi mereka untuk menyadari beberapa
gejala yang aku miliki dan mengapa aku harus mengonsumsi obat. Aku
bersyukur akhirnya ada orang-orang yang membantuku menjelaskan hal ini.

Sejak aku duduk di bangku kuliah, aku mengikuti kegiatan Young
Interfaith Peacemaker Community (YIPC). Aku merasa terbantu dengan
mempelajari nilai-nilai perdamaian yang ada di dalamnya. Aku punya
keinginan untuk menerapkan nilai-nilai perdamaian yang sudah aku pelajari
dimulai dari diri sendiri. Tentu bukan jalan yang mudah dilewati, namun
sampai sekarang pun aku masih belajar menerapkan nilai-nilai tersebut.

Aku bersyukur, keluargaku mulai melihat sedikit demi sedikit perubahan
yang aku alami selama berkegiatan di sini. Aku menjalani beberapa tahun
bersama mommy setelah peristiwa tersebut sampai di fase aku sudah
mengikhlaskan apa pun yang dilakukan oleh daddy. Suatu hari aku pulang
dari kuliah dan mendapat kabar bahwa mommy sudah tiada. Betapa
hancurnya hatiku mendengar kabar itu. Tadinya lagu yang berjudul “Bunda”
yang biasa aku nyanyikan, kali ini membuatku mudah untuk menangis. Ya,
mommy selalu ada di dalam hatiku sampai kapan pun. Kasih sayangnya yang
luar biasa akan selalu aku kenang, tekadnya untuk bertahan demi keluarga
akan selalu aku ingat. Selamat jalan mommy.

26 I



Like Father Like Daughter

Beberapa bulan setelah kepergian mommy

Teleponku berdering seraya aku mengerjakan tugas, ku angkat dan
kujawab rupanya itu daddy. Abang juga mengirimkan pesan singkat yang
mengatakan Tante Lila akan menelponku entah ada apa. Kupikir ia hanya
mencoba mendekatiku, ternyata lebih dari itu. la meminta izin untuk
menikah dengan daddy. Seingatku, ia belum bercerai pada saat itu. la masih
sah menjadi istri dari orang lain. Namun itu bukan ranahku, aku hanya
berkata “Ya, silakan aku tak tahu harus menjawab apa”.

Sekali lagi, hari itu aku hanya bisa pasrah dan berdoa kiranya kebaikan
datang meliputi keluarga kami. Saat aku memasuki semester baru, aku
meminta kepada daddy untuk membiayai kebutuhan kuliahku. Anehnya,
daddy tidak seperti biasanya, ia menjadi sangat diam hari itu dan entah
seperti berpikir sesuatu kurasa. Kutunggu balasan daddy hingga petang
hari, namun tidak ada kabar. Akhirnya aku pergi untuk mengikuti doa
bersama di suatu komunitas. Aku mendapatkan pesan singkat dari Abang
bahwa daddy terserang stroke.

Kondisinya bisa dikatakan sedang melewati masa kritis. Semua kegiatan
yang sudah terjadwal mau tidak mau langsung aku batalkan kehadirannya.
Keesokan harinya aku dan abang pergi untuk menjemput daddy di kota
tempat ia berdinas di mana Sultan Iskandar Muda mencapai kejayaannya
pada awal abad ke-17. Sesampainya di sana kami disambut oleh beberapa
orang yang belum pernah aku temui, mungkin itu adalah teman sejawat
daddy.

Daddy terbaring lemas dan tubuhnya dipenuhi alat penunjang untuk
menyelamatkan hidup daddy. Entah mengapa begitu melihat daddy aku
menjadi terenyuh, rasa benci yang pernah kupelihara bertahun-tahun
seolah sirna begitu saja. Hati sungguh tak tega melihat daddy yang kemarin
siang kulihat beliau masih bisa berbicara padaku, sekarang beliau hanya
bisa menggerakkan setengah badannya. Mungkin aku bukan orang yang
mudah menangis di depan semua orang. Aku kembali ke dalam saat semua
sudah pergi dari ruangan tempat daddy dirawat.

Kuhampiri daddy yang sedang tertidur, kulihat monitor yang ada di
sekeliling daddy, bahkan para dokter atau pun suster sudah berusaha

I 27



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

semaksimal mungkin untuk menyelamatkan daddy. Pertama kalinya, sejak
beranjak remaja, aku bisa memegang tangan daddy dengan erat.
Perasaanku saat itu tentu seperti ada, entah datangnya dari mana, namun
aku merasa hampir tidak punya rasa pahit itu. Aku berdoa sambil
memegang tangan daddy dan mengatakan:
“Tuhan, aku tahu daddy mungkin punya kesalahan yang pernah ia
lakukan kepada kami atau pun orang lain, aku tahu Tuhan Mahabaik,
Tuhan Mahakasih, aku tidak meminta apa-apa saat ini Ya Tuhan, jika
Engkau izinkan daddy untuk bisa sadar kembali, aku berjanji akan
menjaga daddy. Berikan daddy kesempatan lagi untuk bisa kembali
pulang ke rumah. Aku mohon Tuhan, orang tuaku hanyalah daddy, Aku
meminta maaf Tuhan atas segala kebencian yang aku pelihara selama
ini, aku mau bertobat. lIzinkan aku untuk merawat daddy dan
menjaganya. Sekali ini saja Bapa”.

Aku mulai keluar ruangan dan bergantian menjaga daddy di rumah sakit.
Aku tak menyangka ternyata nama daddy lumayan dikenal oleh banyak
orang, aku juga baru tahu jika daddy mempunyai asisten pribadi yang
menemani kemana pun ia pergi. Asisten inilah yang mulanya memberikan
ponsel daddy kepadaku. Ketika bergantian dalam menjaga daddy aku
kembali ke rumah dinas yang daddy tempati. Banyak cerita yang diceritakan
oleh beberapa rekan daddy. “Daddy-nya Icha itu orang baik, selalu
menolong orang lain di saat susah”. Aku hanya bisa menganggukkan kepala
karena pada kenyataannya tak banyak waktu yang aku habiskan belakangan
ini bersama daddy.

Aku mulai masuk ke kamar dan duduk sejenak seraya memberikan kabar
kepada keluarga mengenai kondisi terkini daddy. Doa bersama kami
panjatkan melalui telepon untuk kesembuhan daddy. Melihat ponsel daddy
aku tergerak untuk membukanya, ya tentunya aku siapkan hati dengan
lapang dada untuk melihat ponsel ini. Ternyata benar, aku menemukan
banyak hal di dalamnya bahkan yang menyakitkan sekali pun. Aku tak
pernah menyangka karena inilah daddy menjadi sakit. Aku hanya berdoa

28 I



Like Father Like Daughter

dan meminta agar Tuhan selalu memberikanku kekuatan dalam segala
kelemahan yang aku miliki.

Aku mencoba menarik napas dalam membuka pesan singkat yang
dikirimkan oleh Tante Lila, di mana dalam pesan tersebut ia meminta
sejumlah uang untuk memenuhi kebutuhan serta uang jajan untuk anaknya.
Hatiku miris melihatnya, bagaimana tidak daddy yang sudah terbaring kritis
masih harus menghadapi pesan singkat yang seperti ini. Sebelumnya dalam
pesan singkat tersebut daddy sudah mengatakan bahwa daddy sudah tidak
sanggup lagi untuk mengirimkan sejumlah uang yang diminta. Aku tahu
banyak perjalanan wisata yang mereka lakukan. Akhirnya aku mulai
membalas pesan singkat tersebut dengan sopan pada awalnya, aku yang
masih belum bisa mengendalikan diri lama kelamaan tersulut emosi.

Hal yang paling membuatku marah ialah daddy sudah cukup banyak
membiayai mereka, mengapa masih harus menanggung beban yang
sebenarnya bukan porsi daddy untuk membiayainya. Bahkan ketika
mommy sakit, mereka membuat drama seolah-olah mereka menjanjikan
daddy akan kembali pada mommy jika mommy melakukan beberapa ritual.
Aku sangat sakit hati begitu mengetahui hal tersebut. Namun aku tak takut
untuk terus berjalan menghadapi mereka, karena aku tahu Tuhan selalu ada
bersamaku.

Tidak mudah bagiku dan abang melewati fase ini, fase tatkala kami mulai
belajar untuk merawat daddy. Kami menyaksikan bagaimana orang-orang
yang dulu datang mendekat dan sering berkunjung ke rumah kami mulai
menjauh dan enggan untuk datang. Tentu kami ada di sisi daddy untuk
menemani daddy melewati hari-hari dengan baik. Aku merasakan ini kasih
Tuhan yang luar biasa untuk belajar memperbaiki hubungan dalam keluarga
ini. daddy saat itu hanya bisa menggerakkan tubuh sebelah kanan, dan
tubuh sebelah kirinya lemas untuk digerakkan.

Berbagai terapi kami usahakan agar daddy cepat pulih. Dalam
kesehariannya, aku dan abang membantu daddy untuk mandi
menggunakan kursi roda. Aku ingat kali itu aku pertama kalinya bisa tertawa
lepas berdua dengan daddy karena teringat satu peristiwa lucu. Bagiku itu
adalah salah satu momen yang sangat berharga, karena itu seperti hadiah

I 29



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

dari Tuhan buat kami untuk merasakan hubungan ayah dan anak setelah
lama sekali kami tidak merasakannya. Bahkan candaan yang sederhana pun
sangat menghibur kami.

Menyiapkan pempers untuk daddy, memakaikan baju yang nyaman
untuk daddy, makan bersama daddy yang aku nikmati ketika dulu aku tidak
mendapatkannya dan hanya melihat keluarga lain makan bersama sambil
bercengkerama. Ketika menemani daddy tidur pun aku memegang tangan
daddy, setiap malam aku doakan berharap daddy bisa pulih. Aku juga
belajar bagaimana mencukur rambut daddy, aku ingat saat berswafoto dan
membagikannya di sosial media yang aku punya. Aku merasa bangga
akhirnya aku punya foto bersama daddy, aku sayang daddy. ketika mengetik
cerita ini aku masih sangat merindukan daddy.

Serangan stroke berikutnya

Hari itu semua terlihat baik-baik saja, aku membuatkan daddy cemilan
untuk dimakan. Daddy mulai mengeluh pusing dan meminta untuk diantar
ke kamar setelah menonton televisi. Aku pergi ke kamar atas untuk mandi
dan setelah temanku menelpon untuk curhat, tiba-tiba kakakku berteriak
memanggilku dan aku mengakhiri teleponku dan berlari ke bawah. Aku
memasuki kamar daddy, aku histeris dan memohon pada tetanggaku untuk
membopong daddy ke dalam mobil.

Pada saat itu pandemi covid-19 sedang meningkat, tidak kuperhatikan
lagi protokol kesehatan, dan hanya bisa berkata “Tolong bapak saya, tolong
bapak saya” ketika berada dekat Unit Gawat Darurat (UGD). Aku tidak
pulang selama beberapa hari karena aku tidak ingin meninggalkan daddy
yang terbaring dan mungkin kedinginan, karena suhu pendingin ruangan.
Setelah beberapa minggu akhirnya daddy dirawat di ruang perawatan. Tak
lama setelah itu, daddy dipulangkan dengan perawatan paliatif.

Kondisinya saat itu daddy tidak bisa bergerak dan berbicara sama sekali.
Aku memberi asupan makanan atau pun minuman melalui NGT atau selang
makan. Rutinitas yang dijalani oleh daddy berubah begitu saja yang tadinya
bisa berjemur di bawah matahari, sekarang harus terbaring di kasur.
Matanya hanya terbuka dan tertutup serta tubuhnya semakin kaku. Di

30 I



Like Father Like Daughter

suatu malam aku sendirian bersama daddy, aku duduk di bawah tempat
tidur di samping daddy dan entah tergerak hatiku untuk meminta maaf
kepada daddy. Kira-kira begini yang ku katakan:
“Daddy, aku minta maaf atas segala perbuatanku kepada daddy,
maafkan aku tidak merawat daddy dengan maksimal, aku menyesal
pernah membenci daddy...apa pun kesalahan daddy aku sudah
maafkan, aku minta maaf daddy, aku sayang daddy”

Tangan daddy yang sudah mulai kaku mengelus kepalaku dengan
lembut, aku menangis sesenggukan. Aku merasakan inilah sebuah
rekonsiliasi yang aku dan daddy lakukan. Rasanya beban kebencian itu
sudah tiada lagi, seperti hatiku semakin lega.

Hari-hari yang kulewati saat itu sungguh hening, tiada canda tawa lagi.
Hanya alunan musik klasik kesukaan daddy dan pertunjukan dari Andre Rieu
yang aku putarkan untuk menemani hari-hari bersama daddy. Daddy mulai
terlihat semakin kurus, ingin aku membuatnya kembali berisi, namun
makanan yang bisa dimasukkan melalui selang adalah makanan yang sudah
disaring dan bisa dialirkan melalui selang. Akhirnya beberapa bulan
kemudian Tuhan lebih sayang daddy. Daddy menghembuskan nafas
terakhirnya dan dikebumikan di Kota Bunga.

Pembaca, mungkin ceritaku masih jauh dari kata sempurna. Akhirnya
aku lega bisa menuliskan sedikit kisah dari yang aku alami. Aku yang juga
pernah terluka dan butuh proses untuk memaafkan. Tak apa jika saat ini
sedang berproses, doaku untukmu kiranya Tuhan berbelas kasih
memberikan ruang yang lebih besar di hatimu untuk memaafkan orang lain.

I 31



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

32 I



Perjalanan Menemukan Kebahagiaan dalam Keberagaman

Perjalanan Menemukan Kebahagiaan
dalam Keberagaman
Anditya Restu Aji

Sejatinya keberagaman bangsa ini harus membuat bangsa kita
semakin kuat. Kita harus bahu-membahu mewujudkan

kebahagiaan yang berlandaskan keberagaman.

Seperti motif, warna, dan corak pada wastra batik, hakikat manusia
Indonesia memang beraneka ragam. Begitu pula diriku, takdir membuat
diriku tumbuh di keluarga besar yang beragam dalam hal keyakinan dan
kepercayaan. Tumbuh di lingkungan domisili yang beragam di pusat kota
Jogja juga semakin menguatkan rasa bahwa keberagaman itu hal yang
lumrah adanya. Apalagi orang tuaku membuat keputusan bahwa aku harus
sekolah di Sekolah Swasta yang merupakan yayasan Katolik (keputusan
yang aku syukuri pada saat aku bisa “mikir jero”).

Ketika memasuki usia Sekolah Dasar, keluargaku harus berpindah ke
Kabupaten Sleman. Ya, betul sekali, aku seketika berubah dari anak
kotamadya menjadi “cah ndeso”. Tak lama berselang terjadilah sejarah
transisi orde baru ke era demokrasi, yang disusul krisis moneter. Walau pun
sekolahku tetap di pusat kota, namun sepulang sekolah aku bergaul dengan
anak-anak desa di lingkup tempat tinggalku, aku menjadi anak desa ya aku
menikmati saja dan syukurnya aku belum mengalami yang namanya culture
shock.

Bagi orang tuaku yang non-Katolik, keputusan menyekolahkan anak
satu-satunya ini ke Yayasan Katolik bukanlah tanpa alasan yang tidak jelas.
Tentunya ada tujuan mulia dari mereka, salah satunya ya agar aku memiliki
rasa menghargai adanya keberagaman. Kedua orang tuaku pun
membebaskanku untuk memilih agama apa yang akan aku peluk kelak
ketika aku sudah dewasa dan bisa mengambil keputusan. Tapi bukan berarti
mereka kemudian membebaskan aku memilih begitu saja, mereka juga
mengenalkan padaku agama apa saja yang bisa dipeluk (di Indonesia). Sejak

I 33



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

lahir, seingatku tokoh suci dari agama besar di dunia yang aku “kenal dan
jumpai” adalah Sang Buddha Gautama, karena memang banyak
peninggalan dari Eyangku yang seorang Penganut Buddha seperti lukisan.
Lumrahnya balita yang penasaran aku pun bertanya, kemudian bapak dan
ibuku juga menjelaskan secara singkat pada saat itu, tentu belum secara
mendalam, ya dari situlah aku pertama kali mengenal tokoh agung dari
salah satu agama yang ada di bumi pertiwi ini.

Secara formal, memang pelajaran agama yang pertama kali kudapatkan
adalah pelajaran agama Katolik di SD, itu seingatku. Hal yang berbeda
kuterima saat aku menapakkan diri ke jenjang SMP dan SMA, karena bukan
agama Katolik saja yang kupelajari, mata pelajaran yang diajarkan bernama
Religiusitas. Ini menurutku lebih inklusif karena memang bukan hanya satu
agama saja yang kupelajari, tetapi memang sedikit terbatas. Kami sebagai
murid dituntut aktif juga untuk mempelajari agama-agama tersebut, masih
ingat jelas saat kelas X SMA, aku dan kelompokku mendapatkan tugas untuk
mencari tahu tentang Agama Islam, dan kami menyeberang jalan kaki dari
komplek sekolah ke IAIN Sunan Kalijaga (Sekarang UIN Sunan Kalijaga).
Kebetulan memang SMA Kolese De Britto “bertetangga” dengan IAIN. Kala
itu, tujuan kami mengunjungi IAIN untuk mendapatkan langsung informasi
dari narasumber yang akan kami “wawancarai”.

Pertama kali aku mengenal apa itu perkumpulan dialog lintas iman juga
saat aku SMA. Kala itu aku bersama beberapa teman mendapatkan tugas
menemani siswa tamu dari Australia, dan salah satu agendanya adalah
kunjungan ke Sleman. Di sana kami juga berkunjung ke kantor perwakilan
Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) Sleman. Hal ini sangat menarik
bagiku, karena ini pertama kalinya aku tahu, rupanya ada wadah bagi
masyarakat dengan latar belakang keyakinan yang majemuk untuk
berdialog juga menjalin silaturahmi. Inilah salah satu momen vyang
menggugahku di masa remajaku, betapa ini adalah wujud nyata semangat
Bhinneka Tunggal lka.

Selama sekolah banyak momen yang membekas, karena pengalaman
menyentuh itu nyata adanya, aku alami selama menuntut ilmu. Pada saat
SMA aku kehilangan sosok bapak, beliau berpulang saat aku belum selesai

34 I



Perjalanan Menemukan Kebahagiaan dalam Keberagaman

satu semester bersekolah. Pihak sekolah dan teman-teman sekelasku serta
perwakilan Presidium Sekolah (semacam OSIS) hadir melayat ke rumahku.
Kehadiran mereka bertujuan menguatkanku dan keluargaku yang sedang
berbela sungkawa. Hal itu juga menjadi momen yang menyentuh, karena
mereka dengan ketulusan hadir walau ada peribadatan yang sesuai dengan
agama yang bapakku anut.

Kisah duka kembali terjadi, pada tahun 2006 gempa bumi melanda,
kemudian sekolah kami membuka posko tanggap bencana. Kami para siswa
didampingi para guru dikerahkan oleh pihak sekolah untuk menyalurkan
bantuan dan menjadi relawan turun ke lapangan dan kami juga dikerahkan
untuk menyalurkan tenaga dan bantuan untuk semua korban gempa bumi
saat itu tanpa memandang apa agamanya, benar-benar murni berdasarkan
kemanusiaan. Sesuai dengan semboyan sekolah kami, “Man for others serta
Competence, Conscience, and Compassion”.

Kesekian kalinya aku dibuat tersentuh oleh bagaimana sikap sekolahku
merawat keberagaman. Sekolahku yang merupakan Sekolah Jesuit juga
memiliki tradisi buka bersama di bulan suci Ramadan, Acara ini dilakukan di
rumah keluarga dari siswa muslim. Aku teringat, Pada saat itu Romo
Pamong kami bercerita, betapa beliau tersentuh pada saat mengunjungi
rumah kawan kami untuk menyampaikan izin dan kulanuwun untuk
mengadakan acara buka bersama. lbunya yang saat itu berpuasa
membuatkan teh manis untuk Romo yang tidak berpuasa. Betapa
kehangatan tersebut tentunya meninggalkan kesan yang amat membekas
bagi kita. Hal yang amat membuatku terharu lagi, bahkan sampai kini pun
teman-teman SMA masih mengajak buka bersama walau pun tidak
seformal zaman SMA dulu. Pada saat aku merantau di ibukota, aku ingat
pada 2017 lalu teman-teman seangkatan SMA mengadakan buka bersama
juga, padahal kebanyakan tidak berpuasa.

Aku bersyukur, aku merasa punya bekal cukup dalam hidup di tengah
perbedaan. Lingkaran persahabatanku selama duduk di bangku kuliah juga
beragam. Selama kuliah aku pun senang karena rasa penasaranku akan
bagaimana peribadatan umat Hindu terjawab. Aku meminta izin sahabatku
yang bernama Diari untuk ikut dengannya pada saat hari raya Galungan di

I 35



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Pura Jagathnata Banguntapan. Sayangnya di hari itu kawanku sedang
mendapatkan “tamu bulanan” sehingga dia tidak bisa hadir untuk
bersembahyang, pada saat itu aku pikir pupus harapanku. Tapi
keberuntungan masih memihakku, sahabatku “menitipkanku” pada teman-
temannya.

Pada tahun 2015 sahabatku Diari mengundang kami para sahabatnya
untuk hadir ke upacara potong gigi, aku dan kedua sahabatku hadir di sana.
Sahabatku Yantina seorang Umat Kristiani asal Kupang dan sahabatku Anna
yang merupakan muslimah asal tanah Sunda juga hadir. Betapa
bersyukurnya diriku karena adanya perbedaan keyakinan dan suku tidak
menjadi sekat dalam kehidupan kami, justru kami melebur di sana.

Aku benar-benar kaget pada saat aku semakin beranjak dewasa, ramai
diberitakan masalah intoleransi di media. Terlebih di era siber seperti saat
ini  menjadikan seseorang mudah memantik konflik hanya karena
perbedaan SARA. Aku berpikir dan bertanya-tanya, kenapa hal seperti ini
terjadi di Indonesia yang takdirnya adalah negara yang beragam, kok
seolah-olah banyak yang lupa dengan Bhinneka Tunggal Ika yang juga setiap
hari kita dengar. Apakah semangat tersebut selama ini hanya diucapkan,
tetapi tidak dihargai? Hal ini benar-benar aku rasakan di saat merantau
untuk kedua kalinya. Polarisasi semakin nampak pada bangsa ini di mataku.
Tetapi, entah kenapa mengingat pengalaman manisku dalam perjalanan
hidup di kala keberagaman adalah hal yang lumrah, aku optimis bahwa hal
ini bisa ditangani dan kondisi bangsa yang merenggang akan berangsur
kembali terajut erat.

Sejatinya keberagaman bangsa ini harus membuat bangsa kita semakin
kuat. Kita harus bahu-membahu mewujudkan kebahagiaan vyang
berlandaskan keberagaman. Aku melihat adanya harapan itu, saat itu aku
terpanggil, aku ingin berkontribusi lebih lanjut dalam merajut perdamaian
dalam keberagaman. Keinginanku untuk terjun dalam merawat
keberagaman bangsa Indonesia terinspirasi oleh tokoh yang aku kagumi,
yaitu Presiden Gus Dur. Pada 2016 lalu aku berkesempatan berkunjung ke
Museum Kepresidenan di Bogor, pada saat memasuki ruangan Gus Dur aku

36 I



Perjalanan Menemukan Kebahagiaan dalam Keberagaman

kembali menyimak perjuangannya, tanpa terasa aku menangis haru. Bangsa
ini benar-benar berhutang besar kepada sang guru bangsa.

Dalam proses ini aku serasa membutuhkan air yang sejuk, mencari-cari
apa yang harus aku lakukan. Kemudian aku mulai menemukan kedamaian
melalui meditasi di Vihara, hal ini unik karena di sini pada saat pertama kali
aku mengikutinya, aku baru tahu ternyata banyak dari peserta meditasi
berlatar belakang beraneka ragam keyakinan. Hal ini tentunya sesuatu yang
nyata menyejukkan, karena aku melihat bahwa ajaran Dharma dapat
diserap oleh banyak umat manusia tanpa memandang bulu.

Setelah lulus kuliah di perantauan, aku sempat mencari-cari program
terkait keinginanku yang ingin berkecimpung di bidang interfaith. Kemudian
puji dan syukur aku sempat belajar dan menjadi volunter di komunitas
Pandai Indonesia yang didirikan oleh Mbak Isti. Beliau bagiku adalah salah
satu sosok muda inspiratif yang kukenal yang dengan tulus mau total
menyumbangkan tenaga dan pikiran briliannya, dengan berbagai kegiatan
yang beliau rancang untuk menyebarkan pendidikan damai di Indonesia.
Berbagai kegiatan dari komunitas ini adalah bedah buku, buka bersama,
meditasi bersama, serta membersihkan berbagai rumah ibadah dan
program lainnya. Aku merasa beruntung dan terberkati sempat mengikuti
berbagai program dari komunitas tersebut. Banyak anak muda yang berasal
dari berbagai daerah di Indonesia yang mengikuti program dari komunitas
Pandai, aku pun merasa bahwa ke depannya kegiatan positif ini akan terus
berkembang. Diriku semakin yakin bahwa sudah menjadi kewajiban bagi
segenap Warga Negara Indonesia untuk menjaga utuhnya persatuan dalam
bingkai kebhinnekaan.

Beberapa saat yang lalu pemberitaan di Indonesia dihebohkan oleh
statement dari seorang tokoh yang tidak menyarankan umat dari salah satu
agama untuk berteman dengan umat agama lain kecuali untuk urusan
bisnis, karena dikhawatirkan akan membawa dampak yang tidak baik ke
depannya. Jujur itu sesuatu hal yang menyedihkan bagiku yang memiliki
keluarga, sahabat, serta teman dari latar belakang agama yang beragam,
karena aku merasakan sendiri betapa menyenangkannya hidup
berdampingan dalam perbedaan, misalnya ketika hari raya kita saling

I 37



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

mengunjungi satu sama lain dan saling mengingatkan untuk peribadatan
masing-masing, juga saling membantu dan tanpa meribetkan iman yang
berbeda. Ah, ingin rasanya kuputar lagu Krisdayanti yang berjudul
“Mahadaya Cinta” dalam potongan syairnya berbunyi, “Andai kata insan
saling mencinta, Berbagi kasih tanpa membeda, Aman tentram rasa di jiwa,
Alangkah indah hidup kita”. Betapa aku berharap syair lagu itu menjadi
kenyataan.

Mari kita menaiki mesin waktu untuk menuju masa lampau. Sebelum
Negara Kesatuan Republik Indonesia terbentuk, kemajemukan sudah
menjadi identitas dari para leluhur kita. Berkaca pada masa lalu, tercatat
dalam sejarah bahwa umat Hindu dan umat Buddha Nusantara menjalin
hubungan yang harmonis, bahkan lahirlah Kepercayaan Siwa-Buddha.
Kepercayaan Siwa Buddha ini merupakan perpaduan dari dua Agama
Dharma, yaitu Hindu dan Buddha yang lahir pada zaman Majapahit.
Tentunya ini menjadi salah satu warisan yang indah tentang harmoni
keberagaman dari leluhur kita di bumi Nusantara. Hal ini patut kita
renungkan, kalau masyarakat zaman dahulu saja bisa rukun dalam
perbedaan yang ada, tentunya kita yang hidup di masa kini seharusnya bisa
juga memperkokoh persatuan dengan adanya berbagai perbedaan yang
justru menjadi warna dalam kehidupan.

Pada 2010 lalu, Presiden Amerika Serikat ke-44, Barack Obama dalam
pidatonya di Universitas Indonesia menyampaikan bahwa “Like the other
Asian nations that | am visiting on this trip, Indonesia is steeped in
spirituality, a place where people worship God in many different ways”.
Bercermin dari bangsa lain tentang bangsa kita sendiri, sudah sepatutnya,
kita sebagai warga Indonesia yang sama-sama lahir dari rahim Nusantara
saling merawat, menghargai, dan menghormati perbedaan yang menjadi
identitas kita. Dalam hidup di tengah keberagaman, aku belajar bahwa
seharusnya kita merangkul, berdiskusi, dan saling bertukar buah pikiran
dibandingkan harus menyerang satu sama lain hanya karena perbedaan
agama dan suku.

Mari kita rawat ciri khas bangsa Indonesia yang beragam, seperti wastra
batik. Bukankah indah melihat aneka ragam motif batik dengan segala rupa

38 I



Perjalanan Menemukan Kebahagiaan dalam Keberagaman

warna dan bentuknya, agar tidak rusak dan pudar warna serta motifnya.
Tentu wastra batik tersebut baiknya kita cuci dengan lembut menggunakan
lerak. Begitu pula seharusnya kita merawat keberagaman bangsa ini, tentu
dengan cara yang tidak keras pula. Sampai sekarang, aku merasa bahagia
menjalani hidup dalam keberagaman. Aku sampai saat ini masih optimis
bahwa kita harus bahu-membahu mewujudkan kebahagiaan berbasis
keragaman. Kita bisa membangun asa untuk masa depan Indonesia yang
gemilang. Seharusnya keberagaman ini membuat kita semakin kuat. Mari
berfokus pada hal yang positif, itu yang ada di benakku.

Aku ingat bahwa selama kuliah, aku sempat mempelajari apa itu soft
power dalam ilmu Hubungan Internasional, dan aku merasa bahwasanya
soft power ini pun bisa diterapkan dalam menjalani hidup (dalam ranah
people to people) yang beragam di Indonesia, kita tidak perlu berperilaku
koersif dalam menyikapi perbedaan. Hal ini juga seiring dengan Buddhisme
yang sedang aku pelajari, seperti kita tahu bahwa berdasarkan sejarah,
Buddhisme juga merupakan gerakan anti-kekerasan tertua di dunia. Sikap
koersif yang penuh kekerasan hanya akan berujung kembali pada
penderitaan. Berdasarkan Buddhisme, hal tersebut akan berujung pada tiga
akar kejahatan, yaitu lobha, dosa, dan moha yang saling terkait dan saling
mempengaruhi, ujung-ujungnya siklus penderitaan yang terus-menerus.

Semenjak aku kembali ke kampung halaman yang tak lama berselang
pandemi melanda, jujur saja aku sempat merasa hampa karena lama tidak
terlibat dalam kegiatan yang bersifat dialog dan aksi interfaith untuk
keberagaman. Aku sempat terlibat pada 2020, tapi secara virtual. Singkat
cerita, Pada 2022, aku mantap untuk belajar dan mengabdikan diri menjadi
bagian Dayakasaba Vihara Karangdjati Yogyakarta dalam divisi sosial.
Aktivitas ini sendiri merupakan hal yang baru bagiku. Aku bersyukur pada
bulan Juli lalu saat Dhammayatra di Candi Plaosan berkenalan dengan Mbak
Annisa dari YIPC dan saat Puja Bakti beberapa waktu lalu aku kembali
berjumpa dengan Mbak Annisa. Setelah perjumpaan itu, aku diajak untuk
menjadi kontributor Narasi Damai, tentu saja dengan senang hati aku mau
bergabung dalam kesempatan ini untuk merawat serta merayakan
keberagaman Bangsa Indonesia.

I 39



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Semoga dengan niat baik dan tulusku, aku bisa mempersembahkan
karyaku yang jauh dari kata sempurna ini. Gus Dur pernah berpesan, “Tidak
penting apa pun agama atau sukumu. Kalau kamu bisa melakukan sesuatu
yang baik untuk semua orang, orang tidak tanya apa agamamu”. Semoga
semua makhluk hidup berbahagia, semoga kita semua bisa berbahagia
dalam persatuan dan keberagaman.

40 I



Cerita Baik Saat Konflik Ambon

Cerita Baik Saat Konflik Ambon
Aniati Tokomadoran

Dari mereka saya belajar memanusiakan manusia bisa dimulai

dari hal-hal sederhana.

Ketika mengatakan asal saya dari Ambon, orang akan berpikir tentang
konflik antaragama di tahun 1999. Tak ada yang salah dengan pemikiran ini,
memang telah terjadi konflik yang meninggalkan pelajaran berharga untuk
kita. Kenangan baik dan buruk dalam waktu bersamaan terjadi. Kebencian
antaragama, pemetaan lokasi tempat tinggal berdasarkan agama dan juga
cerita kebaikan sesama di saat terjadi konflik.

Saya termasuk generasi yang mendengar cerita dari kedua sisi.
Bagaimana peran politik, kekerasan antarkelompok agama sampai dengan
hal-hal baik yang terjadi saat konflik. Konflik terjadi dua tahun setelah saya
lahir di Kota Ambon, kami sekeluarga sudah tidak menetap di Kota Ambon,
namun pindah ke rumah kakek di Pulau Geser.

Di Pulau Geser, saya tumbuh besar di daerah pecinan. Rumah dikelilingi
toko kelontong milik orang keturunan Cina, toko kelontong milik orang
keturunan Arab, asrama tentara dan juga Klenteng. Setiap perayaan hari
besar keagamaan, kami saling memberikan parcel. Ketika ada perayaan
Natal, saya disuruh mengantarkan parcel ke tetangga yang merayakan.
Begitu pun ketika idulfitri, anak tetangga membawakan parcel untuk kami.
Memori manis yang melekat salah satunya saat merayakan tahun baru
2013, para tetangga memasak berbagai menu dan kami makan bersama di
kompleks perumahan sambil menanti pergantian tahun baru.

Kembali lagi ke konflik Ambon, saya tidak melihat atau mengalami
langsung kerusuhan yang terjadi di Kota Ambon. Generasi kami banyak yang
tumbuh dengan cerita-cerita tentang kerusuhan Ambon dari orang tua,
saudara dan juga diskusi komunitas. Di sekolah cerita tentang kerusuhan
Ambon tidak tertulis di buku sejarah, sehingga cerita-cerita yang didengar
pun simpang siur tergantung perspektif yang bercerita. Ada dua cerita baik

I 41



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

yang masih melekat di ingatan saya terkait kebaikan saat konflik Ambon. Ini
sering diceritakan oleh keluarga saat pertemuan keluarga, atau sekadar
obrolan di sore hari saat sedang minum teh.

Doa Bapa Kami

Tante Sin namanya, salah satu tante saya yang merasakan langsung
konflik di Kota Ambon dan dampak konflik. Saat itu tante masih menjadi
mahasiswi Keguruan FKIP di Universitas Pattimura, punya teman yang
beragam dan sedang sibuk-sibuk mengerjakan tugas kuliah.

Suatu hari tante Sin ingin berkunjung ke rumah temannya tante Mira di
Air Salobar, daerah dengan penduduk mayoritas berpenduduk Kristen.
Bukan sekadar jalan-jalan atau main bersama teman, namun mereka ingin
mengerjakan tugas kuliah.

Saat sedang asik mengerjakan tugas, terjadi konflik. Rumah-rumah
dirazia untuk mengecek adakah warga muslim di situ. Tante Mira
mengatakan pada kelompok yang melakukan razia bahwa temannya tante
Sin beragama Kristen. Dengan jantung yang berdegup, tante membentuk
sikap berdoa, dan melafalkan “Doa Bapa Kami” untuk meyakinkan mereka
bahwa dirinya beragama Kristen.

“Bapa kami yang di sorga, Dikuduskanlah nama-Mu, datanglah Kerajaan-
Mu, jadilah kehendak-Mu di bumi seperti di sorga. Berikanlah kami pada
hari ini makanan kami yang secukupnya dan ampunilah kami akan
kesalahan kami, seperti kami juga mengampuni orang yang bersalah kepada
kami; dan janganlah membawa kami ke dalam pencobaan, tetapi
lepaskanlah kami daripada yang jahat. [Karena Engkaulah yang empunya
Kerajaan dan kuasa dan kemuliaan sampai selama-lamanya. Amin.] Karena
jikalau kamu mengampuni kesalahan orang, Bapamu yang di sorga akan
mengampuni kamu juga. Tetapi jikalau kamu tidak mengampuni orang,
Bapamu juga tidak akan mengampuni kesalahanmu” (Matius 6:9-15)
diucapkan oleh tante, dan membuat kelompok itu meninggalkan rumah
teman tante saya.

Pada tahun 1999, di Kota Ambon sering terjadi razia oleh sekelompok
orang. Mereka mencari tahu agama orang lain saat terjadi konflik. Jika

42 I



Cerita Baik Saat Konflik Ambon

muslim, harus dibuktikan dengan mengucapkan dua kalimat syahadat dan
apabila mengaku beragama Kristen, maka dibuktikan dengan mengucapkan
Doa Bapa Kami. Kalau kelompok ini menemukan orang muslim di daerah
yang mayoritas berpenduduk Kristen, maka akan dibunuh dengan keji,
begitu pun sebaliknya ada kelompok serupa di daerah yang mayoritas
beragama Islam.

Kenapa tante Sin bisa tahu tentang Doa Bapa Kami? Itu merupakan ide
dari teman-teman yang berasal dari Saparua, tante saya dan teman-teman
muslim diajarkan “Doa Bapa Kami” sebagai cara menyelamatkan diri jika
terjebak saat razia rumah-rumah di daerah tempat tinggal yang mayoritas
beragama Kristen. Dari niat baik untuk kenyamanan teman-teman muslim
menjalani kuliah, Doa Bapa Kami pada akhirnya mampu menyelamatkan
tante Sin.

Saat konflik, kampus juga memiliki usaha mendamaikan mahasiswa yang
beragam. Mahasiswa dan mahasiswi berbeda keyakinan diundang hadir di
perayaan hari besar keagamaan Islam maupun Kristen. Dibangun kampus
baru di daerah konflik berdekatan dengan rumah sakit TNI, agar mahasiswa
tetap kuliah. Tante Sin yang sempat cuti kuliah karena konflik, diajak untuk
lanjut kuliah oleh dosennya yang beragama Kristen, hingga waktunya
wisuda sang dosen pun berkata “Kalau kamong tetap bertahan deng jadi

acang obet, kamong seng ada yang jadi orang” .

Hadiah Natal untuk Bapa

Bapa merupakan panggilan dari saya dan ketiga saudara untuk ayah.
Bapa bekerja sebagai seorang guru SD sejak tahun 1981. Sekolah pertama
bapa mengajar adalah SD Negeri 9 Air Putih di Kota Ambon. Sudah lebih dari
60 tahun bapa mengajar.

Kini bapa sudah pensiun, namun cerita-cerita perjalanan berkarir
menjadi guru dari Kota Ambon hingga berbagai desa di pesisir Pulau Seram
Timur selalu menjadi inspirasi untuk orang sekitar, terutama kami anak-

! Kalau kalian tetap bertahan menjadi Islam dan Kristen (konteks saat konflik),
tidak ada yang bisa sukses.

I 43



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

anaknya. Salah satu cerita yang saya ingat diceritakan oleh ibu, bahwa kami
pernah memiliki kitab Injil yang disimpan di rumah. kitab Injil itu merupakan
pemberian dari teman bapa. Saya kemudian bertanya, “kemana kitab Injil
itu sekarang?” Ibu mengatakan bahwa mereka lupa meletakkan injil
tersebut.

Saya tumbuh dengan cerita ini tanpa tahu kebenaran adanya kitab Injil
di rumah, saya penasaran bentuk kitab Injil. Saya ingin melihat hadiah injil
yang diberikan kepada bapa. Tahun berganti, saya disibukkan dengan kuliah
kemudian bekerja, saya lupa untuk mencari tahu keberadaan kitab Injil di
rumah atau sekadar bertanya kepada bapa. Kehadiran tulisan ini menjadi
alasan saya kemudian berbincang dengan bapa, mengenai keberadaan
kitab injil yang pernah ada di rumah, jadi begini ceritanya.

Ketika bapa pertama kali menjadi guru di Kota Ambon, bapa memiliki
banyak teman berbeda keyakinan. Semua saling berbuat baik, yang
membekas di ingatan bapa, ada seorang guru perempuan Kristen yang
sangat baik, memahami kondisi ekonomi bapa sehingga sangat terbuka
untuk bapa diajak makan di rumahnya dan mengambil keperluan yang
dibutuhkan.

“Zaman itu aman-aman saja, ada dua teman bapa, kami berasal dari
kampung yang sama dan berkuliah di Kota Ambon. Mereka berdua tinggal
di daerah yang mayoritas beragama Kristen. Jarak antar rumah mereka
hampir satu kilometer, mereka berdua tinggal terpisah. Dalam serumah
hanya mereka yang beragama Islam. Tapi aman-aman saja waktu itu, tidak
ada masalah,” tutur Bapa.

Suatu hari di bulan Desember, tepatnya saat perayaan Natal, guru- guru
di sekolah bapa mengajar merencanakan untuk saling bertukar hadiah di
saat perayaan Natal. Bapa lalu pergi ke toko dan membeli handuk sebagai
hadiah perayaan Natal pertamanya seumur hidupnya.

Dalam pikiran saya, hadiah ini akan diputar-putar dengan game sehingga
tidak tahu siapa pemberinya. Ternyata tidak, sejak awal mereka sudah tahu
siapa teman mereka yang menjadi pasangan bertukar hadiah. Bapa
bertukar hadiah dengan guru yang mengajar pelajaran Agama Kristen, dan
bapa merupakan guru pelajaran Agama Islam.

44 I



Cerita Baik Saat Konflik Ambon

Ketika bertukar hadiah, bapa sempat kaget diberikan kitab Injil, untuk
menghargai pemberian maka kitab ini disimpan dengan baik. Sesekali akan
dibaca, namun tidak didalami dengan baik. Kitab ini dibawa hingga ke
tempat mengajar bapa yang baru di pesisir Ambon di Pulau Geser. Saat itu
bapa sudah menikah dengan mama, dan kakak saya sudah lahir.

Di rumah dinas tersimpan dua kitab berbeda kepercayaan. Aktivitas
mengajar seperti biasa dilakukan, hingga satu ketika sekolah kedatangan
guru pelajaran agama Kristen, bapa kemudian mendapatkan momen tepat
sebaiknya kitab Injil diberikan kepada guru baru tersebut.

Bapa dan mama adalah sosok orang tua yang jarang menasihati anak-
anak, mereka lebih sering memberikan contoh baik lewat perilaku
keseharian, cara mereka berinteraksi dengan orang lain, dan juga
menceritakan perjalanan hidup mereka. Dari mereka saya belajar
memanusiakan manusia bisa dimulai dari hal-hal sederhana.

Tidak semua anak di Kota Ambon mendengar cerita seperti saya,
terutama mereka yang keluarganya menjadi korban saat terjadi konflik,
kampungnya dibakar atau bergabung dengan kelompok radikal. Kebencian
terhadap kelompok dianggap penting, kekerasan terhadap kelompok yang
berbeda dianggap wajar sebagai bentuk membela agama. Kita butuh lebih
banyak lagi cerita-cerita baik yang dibagikan kepada generasi selanjutnya.

Rasanya menjadi minoritas

Tahun 2013 menjadi tahun terakhir saya di Pulau Geser. Saya kemudian
memutuskan untuk melanjutkan studi di Kota Jogja. Kota yang terlihat
tenang, damai dan warga yang sopan kalau dilihat di berbagai FTV. Saya
diterima berkuliah di salah satu universitas swasta Islam di Kota Jogja.
Berjumpa dengan teman-teman yang beragam, ini bisa dilihat dari beragam
plat kendaraan yang berjejer di parkiran kampus.

Bertemu dengan orang yang beragam, tentu saja dengan pemikiran dan
pengalaman yang beragam juga. Contohnya, di saat saya memperkenalkan
diri di setiap pergantian semester, ketika menyampaikan asal daerah saya,
selalu ada mahasiswa yang nyeletuk “Sumber air su dekat, kita sonde..”.

I 45



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

“Guyonan” itu disambut baik dengan ketawa oleh seisi kelas. Terkecuali
saya, karena saya tidak mengerti apa yang lucu dari celetukan tersebut.
Berlalunya waktu, saya mulai paham. Mereka berpikir bahwa Ambon dan
NTT itu satu daratan yang sama, bahasanya juga sama, sehingga saya di
celetuk dengan iklan air mineral berbahasa NTT.

Saya menyadari bahwa mungkin saya adalah teman pertama mereka
yang berasal dari Indonesia Timur. Saya menyadari bahwa buku sejarah di
sekolah tidak banyak membahas tentang Indonesia Timur, itu kenapa
mereka tidak dapat membedakan antara orang Ambon, NTT dan Papua.
Saya memahami bahwa, tidak semua teman di kelas punya kesempatan
yang sama untuk bertemu dengan orang yang beragam, ini berpengaruh
pada penerimaan mereka pada orang yang beragam di kelas seperti saya.

Orang Ambon kok berjilbab?

Menjadi seorang perempuan muslim di Indonesia sudah biasa, namun
menjadi perempuan muslim yang berasal dari Ambon ternyata menjadi hal
baru buat beberapa orang. Saya punya pengalaman berjumpa dengan ibu-
ibu yang meragukan keyakinan saya bahkan keluarga saya. “ Mbaknya
mualaf?”, tanya sang ibu.

Ketika saya menjawab tidak, si ibu lanjut bertanya tentang status agama
orang tua bahkan kakek-nenek yang diasumsikan mungkin mualaf. Bukan
sekali ini saya berjumpa dengan orang-orang seperti ibu ini. Berawal dari
menyayangkan kurangnya pengetahuan mereka tentang orang Ambon dan
tersenyum saja, akhirnya saya memahami kenapa mereka berpikir
demikian.

Di lain kesempatan, saat saya bertemu dengan orang yang meragukan
keyakinan saya karena berasal dari Ambon, saya kemudian menjelaskan
bahwa di Kota Ambon sama saja dengan daerah di Kota Jogja. Pada zaman
dulu, orang tua muslim mengharapkan anak-anak memahami ilmu agama
dibandingkan merantau ke luar kota untuk mempelajari ilmu pengetahuan.
Berbeda dengan orang tua Kristen, yang mendukung anak-anak untuk
mempelajari ilmu pengetahuan dengan cara merantau ke Pulau Jawa.

46 I



Cerita Baik Saat Konflik Ambon

Di saat anak-anak merantau, mereka juga ikut audisi bernyanyi, tampil
di televisi. Sehingga terbentuk pikiran bahwa seluruh warga Ambon
beragama Kristen dan pintar bernyanyi. Padahal nggak juga, ada orang
muslim dan ada orang Ambon yang nggak bisa bernyanyi. Dari sini kita
dapat memahami bagaimana informasi yang beredar di media juga punya
peran penting dalam membentuk stereotip terhadap suatu ras, gender,
kelompok agama dan berperan terhadap intoleransi. Mari berbagi cerita
beragam di berbagai media sosial.

Penerimaan keberagaman

Silakan ceritakan tentang diri kamu, sebuah kalimat yang menjadi titik
balik saya untuk mencari tahu siapa sebenarnya sosok Aniati
Tokomadoran? Kalimat yang harus sering dijumpai para pelamar kerja.

Setelah lulus kuliah, saya menyempatkan diri untuk pulang kampung ke
Kota Ambon. Berjumpa dengan keluarga, sekalian pamit untuk mencari
pengalaman baru. Tidak semudah niat, saya menerima banyak penolakan
saat melamar kerja di Kota Jogja.

Saya kemudian berpikir apa yang salah dengan proses saya melamar
kerja? Oh, mungkin saat wawancara saya terlalu biasa saja? Cerita tentang
diri saya kurang menarik, saya hanya menceritakan pengalaman organisasi
dan karya saya. Saya belum kenal siapa saya dan apa yang saya inginkan.

Baiklah mari mengenal diri saya lebih baik. Saya seorang perempuan
muslim, berhijab dan berasal dari Ambon, lebih tepatnya di Pulau Seram
bagian Timur. Dari ibu, saya memiliki keturunan dari Sulawesi Barat dan dari
Ayah asli orang Rumfakar, salah satu desa di Pulau Seram. Keluarga ibu
dominan secara kultur keagamaan condong ke organisasi Muhammadiyah,
sedangkan bapak ke organisasi NU. Dari segi ras, bahasa, makanan bahkan
penentuan hari pertama puasa di rumah sudah sangat beragam.

Selain itu, saya juga penasaran dengan identitas gender saya sebagai
perempuan. Kenapa saya perempuan, kenapa perempuan cantik
standarnya harus berkulit putih, berambut lurus dan bertubuh kurus?
Apakah saya dan teman-teman dari Indonesia timur tidak cantik? Kenapa
ada larangan untuk perempuan menempuh pendidikan tinggi? Kenapa

I 47



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

perempuan sebaiknya di rumah saja, dan narasi lain yang tidak berpihak
pada perempuan yang sering saya dengar.

Proses pencarian ini mengarahkan saya untuk terlibat dalam kegiatan-
kegiatan kemanusiaan, mempelajari isu-isu perempuan di media sosial.
Satu hari, ada satu konten yang membuat microblog rekomendasi akun
instagram yang dapat kita follow untuk terlibat dalam gerakan feminis,
salah satu yang direkomendasi dan berlokasi di Kota Jogja adalah Solidaritas
perempuan (SP) Kinasih.

Saya lalu mengikuti akun media sosial @sp_kinasihyogyakarta, dengan
harapan bahwa jika mereka memiliki kegiatan menarik, dan saya memiliki
waktu luang akan mendaftarkan diri. Tahun berganti, saya lagi sibuk
menjadi budak korporat tanpa ada waktu luang untuk mengikuti isu-isu
yang berkembang. Ini makin diperparah ketika berjumpa dengan teman
lama, mereka bercerita tentang isu-isu sosial yang satu pun saya tidak
paham. Saya kemudian menyadari bahwa saya butuh ruang untuk tumbuh.

Mendaftarkan diri sebagai volunter “Riset Kebebasan Beragama dan
Berkeyakinan Perspektif Feminis” di Kota Jogja, dilaksanakan oleh SP
Kinasih merupakan langkah awal saya untuk bertumbuh. Saya berjumpa
dengan orang-orang beragam gender, ras dan keyakinan. Stigma antar ras,
gender dan agama yang saya percaya selama ini bisa didiskusikan, pelan
tapi pasti stigma-stigma ini berkurang.

Pertemuan dengan anak-anak muda yang beragam membuat saya sadar
akan satu hal, kekurangan mereka bisa diubah menjadi kekuatan bersama.
Semua orang yang berkumpul punya sisi kelemahan, dari gender minoritas,
ras minoritas, agama minoritas semua hadir untuk bertukar cerita dan
membangun kekuatan untuk memperjuangkan tujuan yang sama,
menerima perbedaan, keberagaman untuk perdamaian.

Saya kemudian sadar bahwa pengalaman saya sebagai ras minoritas di
Jogja bukan hal yang perlu ditakutkan, apalagi malu untuk ditunjukkan.
Jadikan pengalaman ini sebagai kekuatan. Suarakan pengalaman ini untuk
membantu sesama, ceritakan pengalaman ini terus menerus sampai tiba
waktunya orang tidak akan kaget melihat orang Ambon memakai jilbab,
orang tidak akan membatasi kosan untuk orang Ambon, orang tidak akan

48 I



Cerita Baik Saat Konflik Ambon

meminta orang Ambon untuk selalu bernyanyi, atau meremehkan
kemampuan orang Ambon karena dianggap terbelakang.

Ketika kita mampu menerima keberagaman dalam diri kita, secara fisik,
gender, ras maupun agama, maka mudah untuk kita menerima
keberagaman yang ada di lingkungan sekitar. Tidak ada perbedaan ras,
gender dan agama dalam perjuangan, para pahlawan Indonesia tidak
mencantumkan persyaratan orang asli Indonesia saja yang diajak berjuang.
Namun, semua ras, agama, dan gender yang menginginkan kemerdekaan
diajak berjuang bersama untuk satu tujuan, kemerdekaan negara
Indonesia.

Jadi mari bersama lanjutkan perjuangan para pahlawan Indonesia,
membuat Indonesia damai. Jangan bedakan ras, agama, etnis maupun
gender dalam perjuangan ini. Kita punya satu suara dan satu tujuan yang
sama. Apa yang kamu perjuangkan, itu juga yang saya perjuangkan

I 49



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

50 I



Uhibbuka Frater: Kenangan Indah yang Enggan Dilupa

Uhibbuka Frater: Kenangan Indah yang Enggan Dilupa
Anifa Hambali

Saya tidak perlu mencari banyak alasan saat mencintai. Karena
perasaan cinta itu adalah alamiah yang digerakkan oleh Allah
pada diri manusia.

Setiap kali membincang tentang Young Interfaith Peacemaker
Community (YIPC) Indonesia, saya selalu mengingat banyak kisah indah.
Karena nyaris tidak pernah ada kisah pilu, meski kadang ada air mata.
Namun air mata itu bukanlah air mata amarah atau kebencian, tetapi air
mata cinta yang tidak dapat tersampaikan. Terlihat menyedihkan bagi saya
yang mudah jatuh cinta dan sulit untuk melupakan. Terlebih ini adalah cinta
sepihak yang hanya saya saja yang tahu.

Mengingat kembali masa jomlo, saat itu mencintai adalah cara terbaik
untuk menumbuhkan damai dalam diri. Perasan cinta pula yang mengobati
benci, amarah dan luka. Mendefinisikan cinta tentu tidak sesempit cara
pandang kita sebagai manusia yang terbatas. Sebab cinta itu sangatlah luas,
seluas itu pula saya harus merelakan cinta itu jika tidak berlabuh tepat di
hati saya.

Perjalanan cinta ini seringkali mengantarkan saya pada proses
muhasabah diri, introspeksi diri dari hal-hal yang mengusik hati dan pikiran.
Segala hal yang mungkin bisa memicu benci dan dendam. Pertemuan saya
dengan banyak orang yang beragam, membuat saya melihat betapa dunia
ini penuh warna indah. Betapa Allah memberikan banyak anugerah dalam
kehidupan ini dengan keberagaman yang tidak boleh dipandang sebelah
mata atau dengan kacamata yang salah. Dari situlah saya tidak pernah
mencari alasan untuk apa saya menaruh rasa pada yang berbeda dengan
saya, karena jawabannya sudah sangat jelas. Allah menciptakan
keberagaman yang indah, dengan begitu saya sebagai manusia tentu
mensyukuri perasaan cinta ini.

I 51



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Saya tidak perlu mencari banyak alasan saat mencintai. Karena perasaan
cinta itu adalah alamiah yang digerakkan oleh Allah pada diri manusia.
Karena saya meyakini bahwa cinta itu adalah sebuah keyakinan, maka tidak
perlu banyak pertanyaan, karena terkadang memang tidak ada jawaban.
Seperti senyum dari frater yang saya temui kala itu. Senyumnya seperti
magnet yang menarik perasaan saya semakin bergemuruh. Setiap kali
melihat frater itu tersenyum, tak terasa bibir saya ikutan tersenyum tersipu,
seolah frater itu senyum pada saya. Begitu halu gak ketulungan ya. Haha.
Kadang sempat berpikir, mungkin ini salah satu yang membuat Jogja terasa
istimewa, bukan karena Daerah Istimewa Yogyakarta (DY), tapi selalu ada
cinta di sini.

Sebagai muslimah, perempuan yang beragama Islam, jatuh cinta pada
seorang frater akan menjadi bulan-bulanan hujatan, juga pro-kontra tentu
ada. Selain itu, belum tentu frater tersebut memiliki perasaan yang sama
pada saya. Meski apa pun itu sebenarnya bisa saja terjadi. Namun saya lebih
memiliki menyukainya diam-diam. Memandanginya dari kejauhan dengan
tatapan cinta. Bagi saya, frater mungkin dalam Islam ibarat seorang filsuf,
orang ‘alim (berilmu) yang giat belajar dan penuh dedikasi pada agama juga
keberlangsungan negara. Salah satu alasan kenapa hati saya berdebar pada
frater saat itu, selain melihat senyumnya bak listrik yang menyengat hingga
ke hati saya, seorang frater tentu punya misi mulia dan hal-hal yang
maslahat (manfaat).

Kala itu ingin sekali hati ini mengungkapkan perasaan pada frater saat di
Seminari. Karena saat itu sedikit ada dialog dalam hati yang membuat
perasan makin dalam, bahwa seorang frater bisa saja mencintai kemudian
menikah. Namun jika itu terjadi, apakah saya akan berdosa sudah membuat
jalan seorang frater tulus menuju Tuhan balik pada saya seorang manusia
yang penuh dengan ketidaksempurnaan. Yah, itu mungkin bisa saja terjadi
jika cinta keduanya saling kuat dan meyakini bahwa adalah Allah di hati kita
yang menggerakkan satu sama lain untuk membangun sebuah ikatan cinta.

Ah, lagi-lagi itu hal yang berlebihan kan, ya memang. Terkadang
seseorang yang jatuh cinta memang suka berlebihan yang ternyata itu tidak
baik jika diteruskan. Akhirnya ku sadarkan diri ini, berusaha menerima

52 I



Uhibbuka Frater: Kenangan Indah yang Enggan Dilupa

kenyataan bahwa hal tersebut tampaknya sulit tergapai meski bisa saja
tercapai. Jika waktu bisa diputar kembali, keinginan saya cuma ingin
mengungkapkan perasaan “uhibbuka frater”, setidaknya perasaan saya lega
bisa mengungkapkan isi hati meski tidak bisa bersamanya. Saya juga tidak
perlu menuliskan dengan jelas namanya, karena ini hanyalah kenangan
yang enggan dilupa karena terlalu indah. Cukup menjadi sebuah cerita yang
akan selalu saya ingat, bahwa saya pernah mencintai seorang non-muslim
dengan cara yang menyenangkan.

Menerima dan berdamai dengan diri sendiri

Damai adalah cinta, sebuah rasa yang membuat seseorang candu ingin
terus memilikinya. Perasaan cinta itulah sebuah kedamaian. Sehingga, jika
di hati seseorang sudah dipenuhi cinta, maka akan selalu ada kedamaian
dalam dirinya dan tidak akan ada celah untuk kebencian yang seringkali
merusak kehidupan. Kisah saya dengan frater tadi memang tidak pernah
saya ceritakan ke siapa pun namanya, bahkan frater tersebut jelas tidak
tahu saya mencintainya dulu. Karena bagi saya mengganggu seorang frater
dengan cinta semu saya adalah dosa besar, maka cukup mencintainya dan
melihat senyumnya saja saya sudah merasakan damai dan bahagia.
Mencintai frater juga tidak berdosa meski saya seorang muslim, sebab cinta
juga tidak pernah bisa memilih di hati siapa dia tumbuh dan berlabuh. Kita
sebagai manusia yang diberi akal, memiliki daya pikir, tentu bisa
mengupayakan agar keputusan hidup yang dipilih tidak melanggar aturan
atau hukum.

Menahan diri dari nafsu yang bisa saja terbalut akan cinta tadi membuat
saya belajar penerimaan. Saya menerima adanya perbedaan, saya
menerima adanya cinta di dalam hati saya, saya meyakini bahwa cinta saya
pada frater saat itu tidak salah, namun saya tidak ingin melawan Tuhan.
Karena saya lahir sebagai Muslimah dan dia sebagai frater, itu adalah takdir
yang harus saya terima, sehingga saya bisa lebih damai jika suatu saat
kehilangan atau ditinggalkan. Melihat hal Iebih realistis dan juga membuka
mata dengan sudut pandang ilmu, semakin membuat saya bisa realistis
menerima, berdamai dengan diri sendiri akan sebuah kegagalan

I 53



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

membersamai orang vyang dicinta. Karena manusia akan selalu
membutuhkan alasan untuk mempercayai dan menerima sesuatu.

Konsep peace values, berdamai dengan diri sendiri yang menjadi salah
satu nilai dasar yang diajarkan YIPC Indonesia menurut saya mirip dengan
konsep penerimaan. Di mana kita harus menyadari sebuah realitas, ilmu
pengetahuan yang berkembang, serta pondasi keyakinan agama masing-
masing dalam menuntun manusia ke jalan hidup yang mungkin tiba-tiba
suram. Sehingga dengan adanya pondasi tersebut, kita dapat memiliki
lentera yang bisa menerangi hati dan pikiran kita agar tidak membuat
keputusan yang hanya berdasarkan emosi sesaat.

Bersama YIPC Indonesia membuat saya banyak belajar tentang
keberagaman dan keberagamaan. Semakin saya melihat banyak
keberagamaan, semakin saya melihat keindahan penciptaan itu. Sebab
Rasulullah saw mengajarkan dalam hadisnya yang berbunyi “ikhtilafu
ummati rahmah,” yang artinya perbedaan umatku merupakan sebuah
rahmat. Inilah yang saya tanamkan dalam diri agar tidak menjadi manusia
yang egois dengan memaksakan orang lain harus sama dengan saya.

Kini saya sudah menikah dengan seseorang yang senyumnya sangat
menawan, namun jelas bukan frater. Tentu saya tidak ada penyesalan
karena tidak menikah dengan frater yang dulu saya cintai di seminari itu.
Biarlah cinta itu tumbuh secara organik di hati kita, sehingga jika cinta itu
tumbuh kemudian patah, yakinlah cinta itu akan kembali tumbuh dengan
cara organik pula. Sehingga kita bisa terus menumbuhkan cinta, sama
halnya seperti upaya kita menumbuhkan perasaan damai dalam diri.

54 I



Karena Peace Camp Mengubah Segalanya

Karena Peace Camp Mengubah Segalanya
Annisa Zuhra

“Tinggalkan Aceh dan merantaulah! Temukan keragaman lain
di luar sana! Bahwa dunia ini tidak hanya tentang orang Aceh

dan Agama Islam”

Aku masih ingat, usiaku sebelas tahun saat aku berhasil membuat ibu
mengantarkan ku ke sebuah bimbingan belajar di luar sekolah. Aku cukup
jenuh dengan suasana kelas, karena semua teman SD-ku adalah mereka
yang juga tetanggaku. SD itu adalah sekolah satu-satunya di desaku saat itu,
yang paling dekat dengan rumahku. lbu memilih sekolah itu dengan
pertimbangan, jika gencatan senjata sial itu kembali menyerang, ia
sewaktu-waktu bisa berlari menjemputku. Mungkin, itu juga alasan orang
tua siswa lainnya. Dan itu membuatku cukup muak bertemu orang-orang
yang itu-itu saja, mulai dari teman, guru, sampai penjual makanan kantin
sekolahku. Bisa dibayangkan? Betapa hidupku hanya berputar di satu
lingkaran saja, seperti tidak ada dunia lainnya.

Seperti biasanya, Aceh akan sangat ramai saat menjelang lebaran.
Hampir setiap orang meninggalkan desa dan membuat kota menjadi sesak
tak seperti hari biasanya. Semua pergi mencari kepuasan mereka, membeli
baju baru bagi anak-anaknya, mencari kue untuk dihidangkan di hari raya,
atau bahkan hanya mencari suasana baru ke kota.

Hari itu dengan rengekan dan banyak negosiasi, aku diizinkan ibu ikut ke
kota. Hal yang aku syukuri di sana, ibu membawaku ke toko pecah belah.
Bukan toko pecah belahnya yang membuat aku terpesona, melainkan
tempat di sampingnya, sebuah tempat bimbingan belajar yang diikuti anak-
anak Tionghoa yang juga merupakan anak si penjual toko pecah belah.
Melihat mereka di sana, empat orang anak Tionghoa, dua laki-laki dengan
rambut lurus dan dua perempuan tanpa jilbab.

Luar biasa! Aku seperti terhipnotis saja, pengalaman beberapa menit itu
membuat aku berpikir, bahwa ada manusia dengan warna kulit, bentuk

I 55



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

rambut dan mata yang berbeda dengan orang-orang di desaku ternyata.
Sepulang dari toko itu, aku banyak membujuk ibu untuk bisa ikut belajar di
sana. Dengan banyak pertimbangan, aku diantar ke sana dan berhasil
berkenalan dengan Shella, Christine, Andi dan Andri. Anak Tionghoa yang
ku lihat di kota.

Dogma warisan

“Ureung Islam, getanyoe mandum tameng syuruga. Laen deungen
ureung kaphe, geu culok lam krak nuraka. Bek sagai-sagai ta peusama droe
ngen awaknyan, sebab awaknyan musoh ureung Islam?”. lya, aku besar
dengan doktrin para ustazku ini. Sebelum bertemu empat teman
Tionghoaku, asumsi itu terus ku amini. Bertemu dengan empat teman itu
membuat ku sedikit berpikir, “lyakah?”

Shella, Christine, Andi dan Andri untuk kemudian menjadi teman SMP
hingga SMA-ku. Kita selalu sekelas. Hal itu lumrah saja mengingat kota ku
adalah sebuah kota kecil dan sekolah yang tidak menjamur kala itu.
Berinteraksi dengan mereka membawaku pada sebuah pemikiran bahwa,
“Masa sih orang baik seperti mereka akan dimasukkan ke dalam neraka?”

Dalam banyak kesempatan, musuh Islam, kafir, surga dan neraka terus
mengganggu pikiranku. Mungkin ustaz dan ibuku sampai jemu menjawab,
“Ya memang begitu, karena mereka tidak menyembah Allah yang satu!
Mereka kafir, non-muslim anakku!”. Sial! Sungguh nahas menjadi orang
yang bukan Islam sepertiku, sudah berbuat baik eh akhir-akhirnya terbakar
di api neraka, padahal di dunia telah bermanfaat bagi sesama. Kenapa Allah
jadi tidak adil begini, ya? Bukankah Shella, Christine, Andi dan Andri juga
tidak pernah tahu akan lahir dari rahim siapa? Kalau memang Allah baik
pada semua, kenapa tidak menciptakan manusia di dunia muslim semua?

Ya, aku tidak bisa mengelak, bergerak. Kemana-mana yang ku dengar
hanya ajaran-ajaran eksklusivitas. Mencari buku juga tidak banyak akses

2 Orang Islam, kita semua akan masuk surga. Gak seperti kafir, mereka akan
dimasukkan ke dalam neraka. Jangan sekali-kali kita menyerupai mereka, karena
mereka adalah musuh umat Islam.

56 I



Karena Peace Camp Mengubah Segalanya

kala itu. Bertanya pada empat temanku juga suatu hal yang membuatku
takut akan kehilangan mereka sebagai teman lintas agama dan suku.
Persetan dengan surga, neraka! Shella, Christine, Andi dan Andri sedikit
banyak menunjukkan padaku tentang, “Lihatlah sesama manusia sebagai
ciptaan Tuhan”. Berlima kita tumbuh bersama, walaupun tidak banyak
berdialog lintas suku dan agama, namun menghabiskan banyak waktu
bersama mereka membawa aku pada keinginan, “Tinggalkan Aceh dan
merantaulah! Temukan keragaman lain di luar sana! Bahwa dunia ini tidak

hanya tentang orang Aceh dan Agama Islam”.

Peace Camp dan Kristenisasi?

Aku berangkat ke Medan, dengan sejuta kebanggaan. Aku ingat betul,
setiap orang tua bercerita di mana saja tentang anak-anaknya, lulus di
universitas apa dan harapan akan bekerja di mana. Hampir 90% temanku
melanjutkan kuliah mereka ke ibu kota Aceh, empat jam dari desa kita. Dan
ibuku, menjadi sangat senang bercerita kala itu karena anak satu-satunya
menembus Universitas Medan lewat jalur undangan. Ya, meski dia tidak
paham sama sekali dengan jurusanku yang berbeda dengan kebanyakan
teman saat itu.

Saat teman-teman melanjutkan sekolah di program studi kedokteran,
keperawatan, keguruan, aku malah berangkat sebagai mahasiswa
Komunikasi dan Penyiaran Islam di bawah Fakultas Dakwah dan
Komunikasi. Ibu tanya, “Apa pekerjaanmu nanti saat lulus dari sana?”, ku
balas dengan mengangkat bahu saja, “Mungkin jadi penceramah, ya?”. Aku
meninggalkan ibu dengan kebimbangannya, aku tidak peduli dengan akan
jadi apa, yang ku tahu aku sangat tidak sabar untuk segera bertemu Medan
dengan keberagamannya.

Bertemu orang Kristen, Batak, Jawa, semuanya. Sesuatu yang tidak
pernah ku temukan di tempat aku lahir dan dibesarkan. Tahun 2014 kala
itu, aku sampai di Medan sebagai anak Aceh. Setiap kali memperkenalkan
diri, orang-orang akan bertanya, “Di mana aku saat tsunami dan gempa?

I 57



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Apa masih ada Gerakan Aceh Merdeka (GAM) di sana? Apa hukum cambuk
benar-benar ada?” Duh, aku capek menjawabnyal!

Di UIN Sumatera Utara, keingintahuanku tidak terakomodir juga.
Sebagai kampus lIslam, yang ku temui lagi-lagi teman-teman Muslim.
Syukurnya mulai ada corak keberagaman lewat suku kita. Untuk
memuaskan keinginan yang tertunda, aku membawa diri ke beberapa
komunitas dan organisasi, baik di dalam maupun di luar kampus.

Aku mengikuti organisasi keislaman dalam kampus karena tertarik
dengan beragam kajiannya dan bergabung dengan komunitas non-
keislaman karena ingin mengenal teman berbeda suku dan agama.
Menariknya, isu hijrah sedang merebak di tahun 2016 dan banyak kajian
berlomba men-syiar-kan perubahan. Tentu perubahan dari buruk kepada
kebaikan. Namun yang ku amati, semakin berhijrah semakin bermuka dua.

Maksudku, sebagian dari kita dibentuk menjadi insan yang menjaga
pandangan, mengubah penampilan (lebih syar’i) saat dalam kumpulan,
namun saat keluar dari lingkaran, malah boncengan dan “haha..hihi”
seperti lupa bagaimana harusnya laki-laki dan perempuan berhubungan.
Dan aku, sungguh tidak bisa menjadi demikian. Tetap berteman dengan
siapa saja tanpa peduli dia laki-laki atau perempuan, tidak peduli batasan
yang diciptakan orang-orang yang menyuarakan perubahan. Untuk
kemudian, kebiasaanku ini dijadikan mereka sebagai bumerang.

Aku cukup ingat, saat sedang di semester lima. Desas-desus kakak
tingkat yang diklaim telah sesat merebak seantero fakultas dan organisasi
kita. Karena gunjingan yang semakin memanas aku menghampirinya dan
bertanya, “Ada apa?” Bukannya memberi jawaban, ia malah
menunjukkanku sebuah informasi camp lintas iman. Oke, sebagai anak yang
senang ikut apa saja, aku cukup tertarik dengan tawarannya.

Tapi sial, mentorku di sebuah halagoh menyarankan untuk tidak ikut-
ikutan. “Itu kristenisasi! Hindari!” Seperti sapi yang dicokoki hidungnya
dengan tali, aku sigap menggangguk. Tapi tentang camp lintas iman yang
disebut Peace Camp itu terus menghantui. Aku terus mencari tau
tentangnya, kegiatannya, penyelenggaranya. Aku melihat mereka banyak
pergi ke tempat-tempat ibadah seperti gereja, pura dan lainnya. Berbincang

58 I



Karena Peace Camp Mengubah Segalanya

apa saja dengan membawa kitab suci mereka. Semakin aku mencari tahu,
semakin aku menyetujui mentorku. Ya, itu kristenisasi!

Perjumpaan dan perubahan

Aku telah semester tujuh saat mendengar sebagian besar orang di
organisasiku mencibir kakak tingkatku yang aktif berdialog lintas iman
dengan YIPC itu. Aku mendengar narasi liberal, sesat dari jalan dakwah
hampir setiap waktu. Terlebih sebagai mahasiswa fakultas dakwah, dia
terus dihujani cemoohan karena jalan dakwahnya berbeda dengan manusia
lain di fakultas kita. Menarik bagiku, semakin dicemooh semakin dia
bersemangat berbicara toleransi berdasarkan kitab suci.

Ya, dia adalah orang yang membuatku akhirnya mantap membayar
kontribusi untuk akhirnya ikut camp lintas iman di penghujung perkuliahan.
Sungguh bukan karena aku tertarik belajar di camp itu awalnya, namun
ingin membuktikan bahwa kristenisasi itu memang ada di sana yang
pertama, dan berjumpa teman-teman Kristiani sambil berdialog teologi
yang kedua. Aku cukup menggebu-gebu, menebak dengan liar apakah
orang-orang Kristen itu benar-benar musuh Islam seperti yang ustaz dan
ibuku bilang.

Entahlah dengan semangatku ingin punya teman yang berbeda
sepertinya jadi tidak lurus niatnya. Mungkin ini terbiasa karena dari dulu
aku terbuka berteman dengan siapa saja hanya karena penasaran dengan
orangnya saja, bukan karena ingin belajar tentang kelompok mereka,
kenapa bisa berbeda khususnya dari kepercayaannya.

Jumat itu, pagi sebelum berangkat ke lokasi Peace Camp terjadi
perdebatan alot antara aku dan orang tuaku. Ya, prasangka kristenisasi
membuat mereka benci kegiatan itu. Namun aku, masa bodoh dan
berangkat tanpa restu. Setiap kegiatan Peace Camp berjalan normal, ada
perkenalan, pembelajaran nilai-nilai perdamaian yang membuatku terus
mencari di mana letak kristenisasi yang diprasangkakan. Setiap dialog
berjalan adem-ayem tanpa ada urat yang menjadi tegang dan iklim itu tidak
pernah ku temukan di kegiatan lainnya.

I 59



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Semua orang berbicara tentang banyak pengalaman, berbagi banyak hal
tentang bagaimana mencintai diri sendiri dan sesama, berdialog kitab suci
tanpa menyalah-nyalahkan. Demi apa pun, aku terpesona pada semua
orang yang disebut fasilitator Peace Camp di sana. Terutama fasilitator
Kristiani yang menjadi teman dialog kita, mereka berbicara dan
menunjukkan tentang Kristen dengan damai dan aku mengerti dengan
mudahnya, bersama mereka dalam sekejap membuat aku sedikit terlupa
dengan dogma warisan dan prasangka bawaan. Semua itu terjadi karena
kita berkomunikasi dari hati ke hati, tidak ada kepentingan, kekuasaan, yang
ada hanya ngobrol mendalam dan cinta yang menyatukan.

Aku ingat sekali, berdialog tentang menerima diri dan pemulihan luka
hati sangat mempengaruhi aku sampai saat ini. Semua yang kita pelajari
sangat berkesan, namun dua hal ini sungguh istimewa sekali. Aku mulai
belajar bagaimana melihat setiap orang (tidak peduli apa pun suku
agamanya) secara tepat dan seimbang, sebagai ciptaan Tuhan. Pun
prasangka dan dogma-dogma warisan perlahan memudar saat sesi kita
belajar klarifikasi prasangka, aku menulis banyak prasangka di sana, mulai
tentang tri-tunggal, pakaian yang seksi sampai makan babi. Dan semua
diklarifikasi oleh teman-teman Kristiani dengan masuk akal, proses
klarifikasi itu terus kita jalani bahkan selesai Peace Camp, terutama di
banyak kesempatan setelah Scriptural Reasoning (SR) bahkan saat main
bersama. Aku sangat terkesima karena seiring berjalannya waktu,
pertemuan, pertemanan yang terjalin membuat kita seperti tidak ada
perbedaan. Semua menjadi satu dalam hubungan lintas iman.

Inilah yang kemudian mendorongku untuk terus terlibat, melayani,
berdakwah atau apapun itu sebutannya di YIPC. Aku melihat betapa
prasangka itu tidak ada di sana. Yang ada hanya kita belajar banyak hal
bersama, tidak melulu tentang teologi namun apa saja. Aku terkesima, YIPC
dan Peace Camp membentukku untuk tidak menjadi anak yang bermuka
dua. Sekalipun label sesat akhirnya ku dapati juga (sama seperti nasib kakak
tingkatku) namun aku yakin bahwa ruang lingkup dakwah tidak hanya di
kalangan Muslim saja. Ruang lintas iman adalah jalan dakwahku, mengenal
banyak orang dari lintas agama dan suku juga mengenal Tuhan versiku.

60 I



Perjumpaan yang Menyelamatkan

Perjumpaan yang Menyelamatkan
Asaria Lauwing Bara

“...ibadah yang baik juga nyata ketika orang memperlakukan

manusia dan alam dengan baik.”

Dekat tetapi jauh

Saya menghabiskan masa kecil dalam komunitas masyarakat yang
didominasi oleh masyarakat yang homogen. Di lingkungan tempat saya
tinggal mayoritas warga bersama Kristen. Perjumpaan dengan agama lain
hanya terjadi dan berlangsung ketika berada di lingkungan sekolah. Tahun
2005, ketika saya duduk di bangku sekolah dasar kelas enam, saya
mengingat bahwa teman-teman yang beragama Islam tidak mengikuti
pelajaran agama karena tidak ada guru agama Islam di sekolah. Ketika jam
pelajaran agama kami belajar di kelas dan teman-teman yang beragama
Islam berjumlah sekitar 6 orang bermain di luar kelas. Di kelas saya tidak
ada yang beragama Islam. Jika jam pelajaran agama maka kelas akan dibagi
menjadi dua rombongan. Siswa-siswi Kristen Katolik agar beribadah di
ruang kelas yang lain dan siswa-siswi Kristen Protestan beribadah di ruang
kelas yang berbeda.

Ketika saya memasuki jenjang pendidikan menengah pertama (SMP),
saya lebih memiliki kedekatan dengan siswa-siswi yang beragama lain.
Jumlah siswa Muslim yang banyak membuat saya memiliki banyak teman
Muslim. Kehidupan dan relasi di SMP lebih baik dibandingan ketika saya di
SD. Saya melihat teman-teman saya puasa, sholat di ruang sholat dan
ibadah kelas juga secara bergantian doanya oleh berbagai agama yang
dianut siswa di kelas.

Pada jenjang Sekolah Menengah Atas (SMA) saya malah memiliki pacar
yang beragama Islam. Saya tentu berharap dia dapat mengikuti agama yang
saya anut ketika kami ingin membangun hubungan yang matang ke
depannya. Walau saya juga belajar dari pacar tentang nilai-nilai kehidupan
yang baik yang ia anggap sebagai ciri khas hidup perempuan soleha dalam

I 61



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

ajaran Islam. Dari pengalaman dekat dengan teman bahkan teman yang
berubah menjadi pacar, saya merasa walau saya dekat dengan mereka
namun saya jauh dari mereka. Kedekatan saya dibatasi oleh tembok agama
yang selalu membuat saya berpikir bahwa mereka itu tidak benar
ajarannya, mereka itu harus dikristenkan, mereka itu teroris, dan berbagai
prasangka, kecurigaan yang membuat saya walau dekat dengan mereka
tapi terasa jauh untuk mengenal mereka.

Live in menghancurkan prasangka

Ketika selesai kuliah, saya terlibat dalam suatu lembaga swadaya
masyarakat (LSM) yang membuat saya lebih banyak melihat keberagaman.
Hal yang tidak bisa saya lupakan adalah tentang program Live in (tinggal
bersama agama lain). Saya satu kamar dengan yang beragama Muslim.
Prasangka saya padanya ialah bahwa ia adalah teroris karena itulah
pemahaman saya selama nonton televisi. Dalam kehidupan bersama saya
belajar tentang spiritualitas teman saya yang beragama Muslim. la
beribadah lima kali sehari, menjauhi pantangan dalam agama untuk tidak
makan daging babi, untuk tidak bersentuhan dengan anjing, tidak bisa
makan di rumah Orang Kristen.

Awal kegiatan saya marah dan kecewa kenapa teman saya tidak makan
bersama ketika kami kunjungan di rumah Orang Kristen. la lalu menjelaskan
bahwa bukan ia tidak mau makan di rumah yang rumahnya dipenuhi oleh
anjing. la menyampaikan bahwa alat-alat masak yang dipakai ketika selesai
memasak daging babi dan daging anjing tidak bisa dipakai walau telah dicuci
karena dapat membatalkan ibadahnya. Saya menghargai keputusan teman
saya karena saya melihat selama sehari dia beribadah sebanyak lima kali.
Saya tidak ingin membatalkan ibadahnya karena hal-hal yang tidak bisa ia
jalani.

Jaga Indonesia setiap hari

Saya sebagai anak bangsa memiliki tanggungjawab terhadap nusa untuk
membangun bangsa Indonesia. Keterlibatan saya untuk memajukan bangsa
dapat terjadi ketika saya bisa menjalin kerjasama dengan semua warga

62 I



Perjumpaan yang Menyelamatkan

bangsa. Banyak permassalahan yang dapat teratasi jika dikerjakan secara
bersama-sama. Berdiri dan berjuang menyelesaikan setiap persoalan
bersama seperti kemiskinan, terorisme, kerusakan lingkungan hidup dan
kekerasan terhadap perempuan. Namun saya menyadari bahwa ada
tantangan terbesar yang harus diatasi agar tidak membuat sekat dan
perpecahan.

Fundamentalisme, menurut saya adalah paham yang harus dikelolah
dengan baik. Paham ini tidak boleh membuat batas yang membuat tembok
pemisah dan jurang pemisah sehingga persatuan tidak terjadi. Salah satu
kisah nyata yang saya alami dan saksikan ialah kekerasan kepada verbal dan
fisik kepada anak dari keluarga Kristen yang menonton azan maghrib.

Setiap hari anak-anak melihat dan menonton berbagai informasi melalui
media televisi. Pada saat magrib biasanya beberapa stasiun TV akan
menampikan ibadah saat azan magrib. Reaksi yang terjadi ialah beberapa
keluarga akan menyuruh untuk mengganti chanel TV, mengecilan suara,
dan mematikan TV. Ketika anak yang berada di depan TV kekerasan verbal
dan fisik terjadi kepada mereka. Orang tua bisa menjadi marah jika anak
menonton hingga selesai ibadah azan magrib berlangsung. Akibatnya anak
menjadi peniru yang baik, seorang anak bisa memukul adiknya jika adiknya
tidak mengindahkan larangan yang telah dibuat oleh orang tuanya.

Yang menjadi pertanyaannya ialah kenapa orang tua bisa memukul anak
dan anggota keluarganya? Alasannya karena paham fundamentalisme yang
ia yakini. keyakinan bahwa agamanya saja yang benar dan agama lain itu
salah. Karena pemahaman seperti ini, relasi yang terjadi ialah relasi untuk
mengkristenkan agama lain menjadi angggota agamanya. Ruang dialog
jarang sekali terjadi dalam masyarakat akar rumput. Akibatnya prasangka,
kecurigaan tertanam kuat dalam diri saya untuk mengkristen agama lain
karena mereka dianggap kafir, sesat dan salah ajarannya.

Ketika live in saya mengalami pencerahan dengan banyak belajar
spiritualitas dari teman-teman yang beragama lain. Hal bersedekah, spirit
perjuangan mendidik anak-anak yang buta huruf, kegiatan peduli
lingkungan dan kegiatan sosial dilakukan secara sukarela. Visi bersama ialah
melawan kemiskinan, melawan gizi buruk, melawan kerusakan lingkungan

I 63



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

hidup, melawan buta huruf membuat saya kagum akan kehidupan yang
baik dari teman-teman yang berbeda keyakinan dengan saya. Menurut saya
ibadah yang baik juga nyata ketika orang memperlakukan manusia dan
alam dengan baik.

Kegiatan ini menjadi titik balik saya dari sikap eksklusif menjadi inklusif.
Saya terbuka dan lebih menghargai keberagaman agama dan suku. Saya
menerima perbedaan. Saya memahami bahwa Indonesia jati dirinya adalah
bangsa dengan berbagai keberagaman dari Pulau Sabang hingga Merauke.
Saat ini saya tinggal dan hidup dengan teman yang berbudaya lain dengan
saya. saya tinggal dan hidup dengan teman yang beragama lain dengan saya
dan saya bekerja dengan teman yang beragama lain dengan saya. ltulah
komitmen saya untuk menjaga bangsa. Tidak melihat orang lain, suku lain,
agama lain sebagai ancaman yang harus dimusnahkan atau dikristenkan.
Sesama dan alam harus dijaga setiap hari sebagai bagian dari spiritualitas
untuk menjaga dan memajukan bangsa Indonesia.

Usaha dan upaya yang saya lakukan secara pribadi maupun kelompok
untuk menjaga Indonesia setiap hari adalah dengan melakukan berbagai hal
berikut.

Pertama, melakukan udar prasangka dan mengupayakan live in.

Salah satu langkah yang diambil untuk menjaga Indonesia damai ialah
dengan melakukan metode udar prasangka dalam kegiatan komunitas.
Setiap orang diberikan kesempatan untuk menulis dan menyampaikan apa
yang ia ketahui tentang agama lain. setiap jawaban yang diberikan
ditampung dan dilihat kesamaan peserta yang lain. kesimpulan yang
diambil adalah banyak peserta yang mendengar apa kata orang tentang
agama lain namun ruang mengenal secara langsung tidak dilakukan.
Kecenderungan menghakimi dan menghujat terjadi karena tinggal bersama
untuk mengenal dan memahami tidak ada. Program live ini sangat
menolong untuk menghancurkan berbagai prasangka dan pikiran negatif
yang didengar dari orang lain atau yang dibaca dari sumber tulisan.

Kedua, memelihara keberagaman Rumah Mentari.

Salah satu upaya untuk memelihara keberagaman dengan membuat
komunitas Rumah Mentari Maulafa. Komunitas ini buat karena banyak

64 I



Perjumpaan yang Menyelamatkan

permasalahan berkaitan dengan kehidupan anak yang perlu diperjuangkan.
Salah satunya adalah tentang kekerasan verbal yang terjadi di kalangan
anak-anak. Kegiatan Rumah Mentari memberikan berbagai aktivitas anak
untuk mewujudkan 5 goals dari 17 goals tujuan pembangunan
berkelanjutan (sustainable development goals), yaitu gerakan literasi,
pemberdayaan anak muda, kesetaraan gender, perlindungan lingkungan
hidup dan membangun hubungan damai pemuda lintas agama dan budaya.

Salah satu pengalaman kekerasan verbal yang ditemui dalam
pengalaman di Rumah Mentari adalah “wah itu lihat ninja sudah lewat”.
Anak perempuan yang memakai hijab di-bullying. Hal ini dianggap sebagai
lelucon sehingga banyak orang tua yang tidak melihat itu sebagai masalah.
Akibat dari bullying verbal itu, anak yang mendapat bullying tidak lagi
terlibat di Rumah Mentari hingga hari ini.

Pengalaman yang lain adalah “dorang tu sonde sembah Tuhan tapi
sembah patung, dorang langgar firman Tuhan”. Kalimat ini adalah kalimat
yang dilontarkan oleh beberapa anak ketika ia melihat di rumah mereka
diletakkan patung di meja saat ibadah. Akibatnya terjadi saling serang antar
anak-anak yang mengatakan bahwa mereka menyembah Allah dan tidak
menyembah patung.

Ketiga, menjaga teman dari anjing, mencari air untuk wudu.

Salah satu upaya menghargai dan menghormati teman saya yang
beragama Islam dengan hal-hal sederhana. Saya dan teman saya tidur
sekamar di rumah Orang Kristen. Pukul 05.00 pagi, teman saya ingin
melakukan sholat. Karena di rumah itu terdapat 4 ekor anjing, saya
menjaganya dan kami mencari air untuk melakukan wudhu. Setelah itu
kami masuk ke dalam kamar, saya kembali tidur dan teman saya sholat di
bawah tempat tidur. Saya tidak menjelaskan apa yang saya rasakan waktu
itu. Dia berdoa dan terus bertutur kepada Tuhan. Waktu telah menunjukkan
pukul 06.00, dia membangunkan saya dan kami melakukan jalan pagi. Dia
berterima kasih karena telah membantunya untuk bisa menjalankan
tanggung jawab imannya kepada Tuhan. Dalam doanya dia juga berdoa
untuk saya dan pekerjaan kami berdua. Saya juga menyampaikan
kepadanya bahwa dalam doa fajar yang saya lakukan, setelah membaca

I 65



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Alkitab, saya juga berdoa untuknya dan meminta berkat dari Allah agar
semua pekerjaan berjalan lancar.

Kami berdua berdiskusi bahwa pengalaman melalui hal kecil yang
dilakukan sangat berarti. Apakah kegiatan tinggal bersama ini bisa menjadi
solusi agar orang bisa hidup dan mengenal dengan baik sesamanya? Hidup
bersama akan membuat dua pihak tidak hanya fokus pada masalah yang
ada, tapi akan fokus mencari jalan keluar untuk kehidupan yang
menciptakan damai.

Keempat, melakukan penelitian tentang studi perdamaian.

Saya menyadari bahwa salah satu potensi konflik adalah dengan
menjamurnya banyak berita dan unggahan di media sosial yang penuh hoax
dan ujaran kebencian. Saya merasa perlu membangun narasi tandingan
agar media sosial dan media informasi juga diimbangi dengan berita
kebaikan, toleransi, cinta kasih dan sikap gotong royong. Saya terlibat
dalam sebuah penelitian untuk menulis sejarah konflik di NTT, potensi
konflik dan bagaimana upaya yang dilakukan agar konflik tidak berulang
kembali di masa yang akan datang. saya menulis sebagai bentuk perjuangan
menjaga bangsa. Ketika melakukan penelitian saya malah belajar banyak
hal baru dan bertemu dengan orang-orang yang punya visi dan misi yang
sama untuk menjaga Indonesia yang damai dan bebas kekerasan. Berikut
adalah salah satu pengakuan dari pemuda mesjid di BTN ketika konflik
terjadi:

“Pada periode 1998 terjadi pembakaran mesjid oleh pihak yang tinggal

di luar BTN. Dalam peristiwa itu kami pemuda-pemudi saling

melindungi. Kami sudah saling mengenal satu sama lain karena kami

semua adalah teman bermain sejak kami kecil sehingga semua saling
menjaga.”

Kutipan di atas adalah salah satu pengakuan dari pemuda akan ingatan
masa kecil yang indah. Ketika ditanya kenapa hal itu dilakukannya, ia
tegaskan yang dilindunginya adalah teman main bolanya. “Kami sudah lama
berteman” tidak mungkin saya menyerang teman saya hanya karena alasan
agama. Yang diharapkan ialah pemuda-pemuda lintas agama harus

66 I



Perjumpaan yang Menyelamatkan

memiliki komitmen “satu jaga satu” (saling menjaga satu sama lain).
Pengalaman bermain bersama saat masa kecil membuat relasi tidak rusak
walau isu agama yang dipakai untuk bisa menimbulkan perpecahan.
Perjumpaan yang menyelamatkan terjadi. Jika tidak ada ruang berjumpa
dan bermain bersama apakah ketika konflik dapat menanggapinya secara
damai? Tentu ruang-ruang seperti ini harus diciptakan dalam masyarakat
akar rumput. Menjaga dan memelihara perdamaian harus dilakukan sejak
usia dini.

Kelima, terlibat dalam komunitas damai lintas iman dan agama.

Pemahaman tentang bagaimana mensyukuri keberagaman saya alami
ketika saya terlibat dalam berbagai kegiatan anak muda lintas agama dan
budaya. Kegiatan Kelas Inspirasi Kupang adalah salah satu kegiatan anak
muda lintas agama dan budaya yang menyasar sekolah-sekolah dasar untuk
memberikan inspirasi bagi anak-anak untuk harus mempunyai mimpi dalam
hidup dan bagaimana cara meraih mimpi mereka. Dalam pengalaman
bersama itu, saya melihat bagaimana saya dan teman-teman saya berbagi
peran dan tanggungjawab agar kegiatan itu sukses dilakukan. Kami berdiri
sebagai anak muda bangga, secara bersama-sama peduli pada generasi
penerus bangga. Meyakinkan mereka, mempersiapkan mereka,
mendorong mereka dan motivasi anak-anak kecil untuk terus semangat
meraih apapun yang mereka cita-citakan.

Pengalaman kedua adalah keterlibatan dalam kegiatan kolaborasi
komunitas anak muda, yaitu Natal Oikumenis (natal lintas agama) dengan
tema “3 G (Go Green to be Great)”. Perjumpaan berbagai komunitas ini
mendorong semangat persatuan hidup damai dengan sesama manusia
maupun alam. Kegiatan Natal dimulai dengan doa, menyanyi, pembagian
kelompok, belajar dan bermain di setiap pos, pembagian hadiah natal,
makan bersama-sama, foto bersama, anak-anak pulang ke rumah masing-
masing.

Kegiatan dilanjutkan dengan acara tukar kado antar sesama relawan
anak muda, evaluasi bersama, dan membersihkan lokasi kegiatan. Dalam
kegiatan evaluasi ada banyak refleksi yang muncul dari beberapa relawan
di antaranya ialah bahwa ada yang bersyukur atas kolaborasi dan kerjasama

I 67



yang berjalan dengan baik. Ada juga yang mengatakan bahwa masa muda
mereka habiskan untuk hal-hal yang positif dengan memberi manfaat
kepada anak-anak yang mengikuti kegiatan natal. Anak-anak senang dan
bahagia, bermain dan belajar bersama teman-teman dan kakak-kakak
relawan muda yang berasal dari agama yang berbeda-beda (Muslim,
Protestan, Katolik).

Perjumpaan yang Menyelamatkan

Dengan berjumpa tembok pemisah dihancurkan

Dengan berjumpa jembatan kasih dibangun

Tak ada curiga dan prasangka

karena sudah kenal maka sayang

tidak ada lagi kalimat “tak kenal maka tak sayang”

tidak ada lagi kalimat “dekat tapi jauh”

Indonesia rumah bersama,

tempat semua hidup untuk saling mengenal

Jaga Indonesia damai dari perjumpaan di ruang-ruang dialog
Dialog dengan kepala dingin, dialog dengan hati damai, dialog dengan
mengulurkan tangan kepada yang membutuhkan

Sudahkah kamu berjumpa dengan sesamamu hari ini?



Haidar Nahwan Nur (Komikus)

MENERIMA BAHWA

HALPENTING YANG  ADALAHBAHWA INTUK SALING SERANG
KUDAPAT DARI AKU HARUS MENERIMA P?:S?;Q&E?fﬂ'ﬂ DAN MEMBINASAKAN
KEGIATAN LIVE IN PERBEDAAN. SATU SAMA LAIN

BUKAN MENJADI
ALASAN

DENGAN BERJUMPA,

TEMBOK PEMISAH DIHANCURKAN
DAN JEMBATAN KASIH DIBANGUN
TAK ADA LAGI CURIGA DAN PRASANGKA
KARENA SUDAH KENAL, MAKA SAYANG

TAK ADA LAGI KALIMAT
“TAK KENAL MAKA TAK SAYANG

ATAUPUN
'DEKAT TAPI JAUH'

INDONESIA RUMAH DIALOG DENGAN
BERSAMA, KEPALA DINGIN,
TEMPAT SEMUA HIDUP DIALOG DENGAN HATI
UNTUK SALING MENGENAL DAMAI. DIALOG DENGAN
JAGA INDONESIA MENGULURKAN TANGAN

KEPADA YANG MEMBUTUHKAN

DAMAI DARI PERJUMPAAN
DI RUANG-RUANG DIALOG

SUDAHKAH KAMU BERJUMPA DENGAN SESAMAMU HARI INI?

69



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

KETIKA MEMA SUKI
JENJANG SMP.

SAAT DI BANGKU S0,
HANYA SEDIKIT TEMANKU
YANG BERAGAMA LAIN.

1TUMEMBUATKU SULIT
MENGENAL KERAGAMAN

DI MASA SMA, AKU
BANYAK TEMANKU JUSTRU MEMILIKI PACAR
YANG BERAGAMA ISLAM, YANG BERAGAMA
AKUPUN MULAI ISLAM.

AGAMA MENGHARGAI TEMAN
YANG BERAGAMA
BERBEDA DENGANKU.

MESKIPUN DEKAT,
PERBEDAAN AGAMA
SEAKAN MENJADI
DINDING YANG
MENJAUHKAN KAMI.

SETELAHLULUS
PRASANGKAKU KULIAH, AKU

KINI BAGIKU, SETIAP KEGIATAN LSM
MEMUDAR SAAT
o aA':JReiu AGAMA ADALAH ‘“”?2.32' L YANG TAK BISA
KULIAH, SEBAB RUANG ALLAN MENOLONGKU KULUPAKAN

AKUBELAJAR ELARUAN LEBIH BERSYUKIR ADALAH LIVE IN
TENTANG TEOLOGI KARVANYA, DALAM MELIHAT (TINGGAL

AGAMA-AGAMA. KEBERAGAMAN. DENGAN YANG
BERAGAMA LAIN)

KEMUDIAN DIA MENJELASKAN
BAHWA DIRINYA TIDAK MEMAKAN MAKANAN
YANG DIOLAH MENGGUNAKAN ALAT MASAK BEKAS
MENGOLAH ANJING DAN BABI.
MESKIPUN ALAT ITU TELAH DICUCI.
SEBAB HAL ITUDAPAT
MEMBATALKAN IBADAHNYA.

AKUPUN MENGHARGAI KEPUTUSANNYA
AKU TAK INGIN MEMBATALKAN [BADAHNYA
KARENA HAL-HAL YANG SEHARUSNYA DIA HINDARI

70 I

AKU SEMPAT
MARAH SEKALIGUS
KECEWA KETIKA
SEORANG TEMAN TIDAK
IKUT MAKAN
BERSAMA,

SAAT KUNJUNGAN
KE RUMAH
TEMAN YANG
BERAGAMA KRISTEN.




Pengembaraan Memupus Prasangka

Pengembaraan Memupus Prasangka
Canisa

Dalam menjalani hidup dan penghidupannya, ternyata
semesta menawarkan banyak pilihan yang beragam. Di sinilah
kita dituntut untuk mampu bersikap dewasa dan bijaksana
dalam memilah dan memilih sesuai dengan hati nurani.

Nama saya Canisa, saya lahir dari keluarga yang menganut agama lokal
atau yang sekarang dikenal dengan sebutan penganut Kepercayaan
Terhadap Tuhan Yang Maha Esa. Kita semua menyadari bahwa kita tidak
pernah tahu tentang rencana Tuhan. Kita hanya bisa menerima dan
melaksanakan apa yang sudah ditentukan oleh-Nya sebagai bentuk
ungkapan rasa syukur dan terimakasih kita kepada apa yang sudah Tuhan
gariskan untuk setiap Makhluk-Nya. Dalam menjalani hidup dan
penghidupannya, ternyata semesta menawarkan banyak pilihan yang
beragam. Di sinilah kita dituntut untuk mampu bersikap dewasa dan
bijaksana dalam memilah dan memilih sesuai dengan hati nurani.

Saat saya masih anak-anak saya telah mengetahui bahwa orangtua saya
bukanlah seorang muslim seperti pada umumnya orang yang berada di
lingkungan saya. Namun demikian, bukan berarti saya sudah paham
tentang keyakinan orangtua saya itu. Yang saya tahu hanya sebatas bahwa
orang tua tidak pernah menjalankan ibadah keagamaan layaknya orang-
orang di sekitar lingkungan rumah, seperti salat atau pun puasa. Semuanya
mengalir begitu saja, sekalipun pernah terlintas merasa heran saat masa
sekolah dimana pada saat itu saya mengikuti mata pelajaran Pendidikan
Agama Islam, sementara orang tua bukanlah seorang muslim. Tapi hal itu
tidak membuat saya bertanya-tanya lebih dalam lagi, mungkin karena
masih anak-anak sehingga saat itu saya belum tertarik untuk mengetahui
atau pun menanyakan perihal keyakinan kepada orang tua saya.

Sejak kecil saya suka diajak bapak untuk ikut dalam kegiatan kumpul-
kumpul pertemuan sesama penganut Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang

I 71



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Maha Esa atau biasa disebut Penghayat Kepercayaan. Acara-acara tersebut
biasanya dilaksanakan di salah satu rumah warga penghayat kepercayaan.
Mereka terlihat berbincang-bincang, berdiskusi tentang ajaran bahkan ada
momen berdoa Bersama. (kini saya paham bahwa kegiatan sepertiitu biasa
yang disebut “anjang sono” atau “saresehan”). Saat itu saya belum
mengerti apa-apa hanya sebatas ikut saja tetapi cukup berbekas dalam
ingatan saya sampai sekarang.

Seiring berjalannya waktu, karena saya mendapatkan Pendidikan Agama
Islam, maka saya pun melaksanakan layaknya anak-anak muslim yang lain
seperti kegiatan mengaiji, salat, dan berpuasa di bulan Ramadan. Bahkan
bapak pernah mengungkapkan rasa bangganya kepada saya ketika saya
telah mencapai tahapan baca /gra jilid enam. Semua itu seakan mengalir
begitu saja, apa adanya, tidak sedikit pun merasa bimbang atau pun ragu.

Waktu terus berjalan, begitu pun dengan usia saya yang semakin
dewasa, hingga berada di titik mulai timbul rasa kebimbangan dan keraguan
dalam hidup saya terutama dalam keyakinan. Di siang hari sepulang
sekolah, waktu itu bapak saya sedang berada di dapur. Karena semakin
penasaran mengenai keyakinan orang tua saya, maka saya pun
memberanikan diri melontarkan pertanyaan kepada bapak “Pak,
sebenarnya kita itu agamanya apa? Islam atau Kepercayaan?” tanya saya
kepada bapak. Mendengar pertanyaan saya itu, dengan perlahan bapak
berkata: “Kita ini Kepercayaan,” jawabnya singkat. Tidak ada lagi
pertanyaan dari saya. Jawaban singkat dari bapak sudah merasa cukup bagi
saya saat itu. Namun, sejak saat itu, saya mulai menyadari bahwa saya ini
bukanlah seorang muslim tetapi penganut kepercayaan. Berbagai
pertanyaan dalam diri mulai bermunculan “Apa itu Kepercayaan?
Bagaimana lbadahnya? Siapa nabinya? Apa kitab sucinya?” dan berbagai
pertanyaan lain yang saat itu selalu hadir. Namun demikian, saya pun tidak
berani menanyakan hal itu kepada bapak.

Sejak saat itu saya tidak lagi melakukan ritual atau ibadah agama Islam
yang sempat saya lakukan ketika di masa kanak-kanak dan beberapa waktu
ke belakang, karena saya telah merenungi jawaban dari pertanyaan saya
kepada bapak. Berbarengan dengan seringnya berkumpul mengikuti acara-

72 I



Pengembaraan Memupus Prasangka

acara Penghayat Kepercayaan, ada rasa yang membuat saya kemudian
menentukan Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha Esa sebagai agama
atau keyakinan saya. Tetapi saat itu timbul juga perasaan tidak percaya diri,
merasa berbeda, terpinggirkan dan perasaan malu jika harus mengaku
sebagai seorang Penghayat Kepercayaan, apa lagi saat itu saya belum
mengerti apa-apa tentang Penghayat Kepercayaan. Kondisi seperti itu
berlangsung cukup lama, bahkan saat memasuki Sekolah Menengah
Pertama (SMP) lagi-lagi saya harus berpura-pura sebagai seorang muslim.
Pada masa itu saya terpaksa harus mengikuti pelajaran Agama Islam, salat
berjamaah, dan tentunya wajib mengenakan jilbab di sekolah.

Hingga akhirnya pada suatu saat saya diajak oleh saudara untuk
mengikuti kemah kebersamaan yang merupakan acara dari Penghayat
Kepercayaan. Dalam acara tersebut, saya diperkenalkan dengan orang-
orang yang ada di sana, baik kalangan orang tua maupun anak mudanya.
Selama mengikuti kegiatan itu, barulah saya tahu bahwa mereka adalah
komunitas Penghayat Kepercayaan yang tergabung dalam Organisasi
Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha Esa Budi Daya. Kemudian setelah
mengikuti acara tersebut saya juga berkunjung ke kampung Cicalung
wilayah sekitar Lembang Kabupaten Bandung Barat yang merupakan bale
atau tempat berkumpulnya para penghayat kepercayaan terhadap Tuhan
Yang Maha Esa organisasi Budi Daya.

Sejak pengalaman itulah saya mulai merasa ada teman dan saudara yang
sekeyakinan untuk saling berbagi baik sekadar berbincang-bincang maupun
teman untuk berdiskusi perihal Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha
Esa. Tak terasa secara perlahan saya pun semakin sering mengikuti
kegiatan-kegiatan dalam organisasi Budi Daya, dan saya merasa nyaman
dan aman, karena ternyata banyak teman dan saudara yang senasib dengan
saya, bahkan mengalami hal serupa saat dulu mereka bersekolah.
Hubungan saya terutama dengan para generasi mudanya semakin erat,
dengan seringnya melakukan kegiatan-kegiatan kepemudaan seperti
kegiatan diskusi tentang ajaran, tentang HAM, tentang kesetaraan gender
dan lain-lain.

I 73



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Tidak hanya acara-acara dari organisasi Budi Daya, pada saat itu saya
juga mulai aktif mengikuti acara maupun pelatihan dari luar dengan
beragam isu. Dari acara dan pelatihan itulah saya mendapatkan banyak
sekali manfaat, mulai dari yang tadinya tidak suka menulis dan membaca
menjadi sadar betapa pentingnya hal tersebut untuk kemajuan wawasan
dan pemahaman saya. Kemudian bertemu dengan kawan-kawan yang
ternyata kedudukan agamanya juga seperti saya, masih sedikit orang yang
mengetahui tentang agamanya. Sehingga sedikit demi sedikit saya
mendapatkan pencerahan, karena menerima banyak wawasan dan
pengetahuan terkait dengan keyakinan yang saya anut. Sejak saat itu saya
mulai sedikit memahami bahwa ternyata masih banyak yang harus saya
lakukan sebagai penerus ajaran agama leluhur atau penghayat kepercayaan
agar tetap bisa eksis dan mendapatkan kesetaraan serta keadilan yang
sama seperti saudara-saudara saya yang beragama lainnya.

Ada dorongan kuat untuk mengetahui perihal sejarah kepercayaan dan
perlakuan yang dirasakan oleh para penghayat kepercayaan di masa dahulu
dan di masa sekarang. Seperti halnya masalah pendidikan, kini saya paham
kenapa dahulu bapak saya tidak melarang dan bahkan menyekolahkan saya
dengan identitas muslim, ternyata memang pada saat itu belum ada aturan
atau regulasi yang mengatur tentang pendidikan bagi anak-anak Penghayat
di sekolah. Namun, sekarang anak-anak Penghayat sudah bisa belajar mata
pelajaran agama sesuai dengan keyakinannya, vyaitu Pendidikan
Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan Budi Pekerti, hal ini bisa
terlaksana sejak dikeluarkannya Peraturan Menteri Pendidikan dan
Kebudayaan (Permendikbud) No. 27 tahun 2016. Selain itu, dengan adanya
Undang-Undang Administrasi Kependudukan (Adminduk) No. 23 Tahun
2006, kini para pasangan Penghayat bisa melangsungkan perkawinannya
dengan tata cara adat, dan bisa dicatatkan di catatan sipil untuk
mendapatkan akta perkawinannya, juga mencantumkan agamanya di e-
KTP. Walaupun demikian stigma negatif masih sering dirasakan terutama
dari orang-orang yang belum mengetahui apa itu Penghayat Kepercayaan,
sehingga saya semakin merasa bahwa Penghayat Kepercayaan itu harus
terus meningkatkan eksistensinya, sedikit demi sedikit menghapuskan

74 I



Pengembaraan Memupus Prasangka

stigma negatif agar semakin banyak juga orang yang cinta damai dan
bertoleransi.

Setelah banyak bergaul di acara atau kegiatan yang beragam dan
melibatkan banyak orang dari berbagai latar belakang, saya sebagai
Penghayat Kepercayaan juga bersyukur karena sedikit demi sedikit hak kami
sebagai Penghayat telah terpenuhi. Sedangkan dari seringnya bertemu
dengan teman-teman yang lain, masih ada juga dari mereka yang sulit
mendapatkan kesetaraan untuk haknya. Ada juga teman-teman yang
ternyata terlihat baik-baik saja dengan identitasnya, padahal sebenarnya
rumah ibadah mereka disegel sehingga mereka kehilangan haknya untuk
beribadah secara tenang sesuai dengan keyakinannya. Itu juga menjadi
salah satu alasan mengapa saya kemudian semakin tertarik untuk berada di
ruang lingkup kebebasan beragama dan berkeyakinan ini.

Saya pernah memiliki cerita, kisah tersebut berawal dari SMP. Pada saat
itu, wali kelas menyuruh semua siswa menuliskan biodata masing-masing
untuk di-print kemudian ditempel di tembok sebagai identitas kelas kami,
di dalam biodata tersebut ada motto yang harus kita tuliskan. Secara
spontan tanpa tahu berasal dari mana pemikiran tersebut, kemudian saya
menuliskan “jadilah manusia berguna bagi bangsa dan sesama” sebagai
motto hidup yang pada saat itu hanya sebatas dituliskan tanpa dipikirkan
lebih dalam. Seiring waktu berjalan karena dalam agama kepercayaan juga
mengajarkan tentang tatanan hidup berbangsa dan bernegara, juga
bagaimana seharusnya hubungan manusia dengan sesama makhluk hidup,
maka motto tersebut saya renungi hingga menjadi motivasi saya untuk
bergerak melakukan kebaikan dan menolong sesama.

Selain itu ada juga satu karya Bapak Mei Kartawinata yang merupakan
salah satu tokoh kepercayaan terhadap Tuhan Yang Maha Esa khususnya
organisasi Budi Daya, yaitu berupa pupuh. Salah satunya adalah Pupuh
Asmarandana dan di dalamnya menceritakan tentang perjalanan air yang
berasal dari lautan dan mengalami proses penguapan kemudian turun ke
gunung lalu mengalir di sepanjang sungai hingga akhirnya kembali kepada
lautan. Namun sepanjang perjalanannya sang air memberikan banyak
manfaat dan kehidupan kepada makhluk hidup yang ada di dunia ini. Masih

I 75



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

banyak lagi karya-karya beliau yang bisa memotivasi perjalanan hidup saya.
Dari situlah saya juga semakin bersemangat untuk terus menambah
wawasan dan meningkatkan kualitas diri agar bisa lebih banyak menolong
dan melakukan kebaikan kepada sesama makhluk hidup.

Kita seharusnya juga bisa sangat bersyukur karena hidup di negara yang
kaya akan keberagaman suku, ras, budaya bahkan perihal keyakinan.
Sederhananya keberagaman itu bisa kita lihat di diri kita dan di diri orang
lain, cara berfikir kita juga tidak akan pernah sama dengan cara berfikir
orang lain. Kita pasti memiliki cara yang berbeda-beda dalam menjalani
kehidupan ini. Begitu pun keberagaman di dunia ini, mereka memiliki
peranannya masing-masing, itulah mengapa isu toleransi juga menjadi
penting khususnya di Indonesia yang beragam. Kita harus bisa hidup
berdampingan di atas perbedaan. Untuk itu kita perlu memiliki kesadaran
dalam menanggapi keberagaman ini, kita harus bisa mengedepankan rasa
kemanusiaan dan cinta kasih kepada sesama untuk mewujudkan toleransi
dan memupus prasangka diri.

76 I



Adhitama Yoga Faraitodi (Komikus)

HARI INI KITA
AKAN MENLILISKAN
BIODATA DAN
MOTTO HIPUP
MASING MASING...

KEMUDIAN NANTI
AKAN KITA

KiTA TULiS BioD
DAN MOTTO HiD

TEMPEL UNTUK

IDENTITAS KELAS. A\
Y mm—

YANG SUDAH
H

DIKUMPLLKAN...

SEBAGAl MOTO HIDUP
YANG PADA SAAT ITU
HANYA SEBATAS SAYA
TULISKAN TANPA
DIPIKIRKAN LEBIH DALAM...

IDENTITAS

SEIRING WAKTLI BERJALAN KARENA DALAM AGAMA

KEPERCAYAAN JUGA MENGAJARKAN TENTANG
TATANAN HIDLIP BERBANGSA DAN BERNEGARA
JUGA BAGAIMANA SEHARUSNYA HUBLINGAN
MANUSIA DENGAN SESAMA MAKHLUK HIDUP...

‘W manusia benguna
bagi bangsa dan sesanw”

MAKA MOTO TERSEBUT SAYA RENLINGI
HINGGA MENJADI MOTIVASI SAYA
UNTUK BERGERAK MELAKUKAN
KEBAIKAN DAN MENOLONG SESAMA.

77



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

78 I



Perjalanan Menuju Perdamaian

Perjalanan Menuju Perdamaian
Erika Florentina

Awalnya saya merasa sangat asing dan tidak nyaman. Saya
merasa perbedaan erat dengan kata “asing”. Ternyata hal ini
berasal dari pikiran saya. Masalahnya ada pada perspektif diri
yang sudah terlebih dahulu membangun tembok terhadap

perbedaan.

Tidak pernah terbayang peziarahan hidup akan membawa saya sampai
di titik ini. Usia saya sekarang 21 tahun. Terlalu singkat memang untuk
dikatakan sudah berjalan panjang. Namun, bukan berarti hidup tidak bisa
jadi berkesan. Sesingkat ini, hidup membawaku pada perjumpaan dengan
berbagai peperangan batin yang melelahkan nan menarik.

Pendidikan formal pertama atau yang dulu disebut dengan Taman
Kanak-kanak (TK) ditempuh di lingkungan Kristen, begitu pula untuk SD
sampai dengan SMA. Saat TK, tidak ada perasaan khusus tentang
kenyamanan bergaul di lingkungan yang homogen. Hal ini mungkin karena
usia yang masih kecil sehingga lebih fokus kepada apakah saya nyaman
bermain dan bukan tentang apa latar belakang agama teman saya.

Memasuki jenjang SD, saya ditempatkan di sekolah Kristen dengan aliran
yang berbeda dengan keluarga saya. Di tingkat SD awal, tidak ada perasaan
atau kejadian khusus tentang gejolak hidup dalam perbedaan. Walaupun
sesama Kristen, saya baru menyadari bahwa ada yang namanya perbedaan
aliran. Memasuki kelas 5 dan 6 SD, perbedaan itu semakin terasa. Saya
mulai menyadari ada hal-hal yang saya anggap biasa, namun ternyata hal
yang tidak biasa di aliran lainnya.

Seperti yang saya paling ingat, ibadah dilakukan di hari sabtu sebagai
hari Sabat. Ada sebuah momen dalam hidup saya yang ternyata menjadi
saat pertama saya masuk ke dalam intrafaith dialog yang berbeda aliran.
Suatu waktu salah satu teman kelas bertanya pada saya “Erika, kenapa

I 79



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

kalian gereja di hari Minggu?” Erika kecil saat itu bingung dan merasa tidak
nyaman. Dalam hati saya berpikir kenapa hal seperti itu harus
dipertanyakan, sih. Apakah ini sebagai bentuk diskriminasi? Akhirnya saya
pun memilih untuk tidak menjawab dengan mengatakan tidak tahu. Apakah
karena saya merasa telah didiskriminasi sebagai kelompok minoritas? lya.
Apakah karena saya tidak tahu jawabannya? lya juga.

Memasuki jenjang SMP dan SMA saya menuntut ilmu di sekolah Kristen
juga. Namun dengan aliran Protestan, sama dengan saya. Saat itu saya yakin
akan merasa lebih nyaman lagi karena berada di lingkungan yang lebih
homogen. Ternyata dugaan saya cukup keliru. Jika di sekolah sebelumnya
rata-rata murid berasal dari etnis Batak, di sekolah sekarang ini muridnya
berasal dari berbagai etnis dan agama. Walaupun berada di sekolah Kristen,
tidak menutup kemungkinan siswanya berasal dari berbagai agama dan
juga etnis. Di sekolah ini saya bertemu dengan siswa beragama Kristen
Protestan, Katolik, Buddha, dan Hindu. Selain itu, para siswa juga datang
dari latar belakang etnis yang beragam.

Awalnya saya merasa sangat asing dan tidak nyaman. Saya merasa
perbedaan erat dengan kata “asing”. Ternyata hal ini berasal dari pikiran
saya. Masalahnya ada pada perspektif diri yang sudah terlebih dahulu
membangun tembok terhadap perbedaan. Saya perlahan-lahan mencoba
membangun hubungan pertemanan tanpa batasan di awal dengan siapa
hanya harus berteman. Hal ini berat sekali di awal karena pertarungan
antara prinsip diri yang sudah ada menuju sesuatu yang baru.

Enam tahun di sekolah ini mempertemukan saya dengan “kaget” yang
menarik. Saya enggan untuk memulai percakapan dengan teman-teman
yang agamanya berbeda karena punya pandangan bahwa mereka pasti
dingin dan tidak mau berteman dengan saya. Ternyata pikiran ini adalah
prasangka semata. Saya bisa berteman dengan siapa saja tanpa
memandang perbedaan agama dan etnisnya.

Mereka begitu ramah dan berteman tanpa memandang warna kulit,
etnis, dan agama. Pola pikir saya mulai berubah. Jika suatu ketika pun saya
bertemu dengan orang yang tidak ramah, hal ini tidak bisa langsung
dikaitkan dengan agama atau etnisnya. Orang-orang bisa saja berasal dari

80 I



Perjalanan Menuju Perdamaian

latar belakang etnis dan agama yang sama, namun memiliki kepribadian
dan prinsip hidup yang berbeda-beda. Di sini, saya mulai mengerti.

Suatu kegiatan yang menjadi turning point saya dalam melihat
keberagaman adalah saat mengikuti Student Interfaith Peace Camp (SIPC)
tahun 2018 di Asrama Haji Medan yang dilakukan oleh komunitas Young
Interfaith Peacemaker Community (YIPC) Regional Medan.

Tentu saja ada tantangan-tantangan yang harus saya hadapi. Dimulai
dari kekhawatiran keluarga tentang kegiatan yang dilakukan di lingkungan
yang sama sekali baru untuk saya, hingga kegiatan apa yang akan dilakukan
di sana. Sebagai seorang anak yang selalu diarahkan ke lingkungan yang
kristiani, memilih untuk mulai bergaul dan berkomunitas dengan yang
berbeda menjadi hal yang wajar dikhawatirkan oleh keluarga saya.

Pada saat itu, jujur saya sendiri memberanikan diri ikut serta karena
“rasa penasaran”. Sering saya menemukan informasi komunitas yang
ditawarkan pada mahasiswa baru, namun komunitas ini terasa sangat unik.
Sebuah komunitas yang anggotanya mahasiswa dari dua agama besar di
Indonesia, Islam dan Kristen. Saya ingin tahu kegiatan apa yang dilakukan
dan apa tujuan dari dibentuknya komunitas ini. Rasa ingin tahu inilah yang
akhirnya membawa saya terjun lebih dalam dan mulai menikmati dinamika
hidup dalam keberagaman.

Di Student Interfaith Peace Camp (SIPC), semua peserta tinggal bersama
selama tiga hari. Di sini saya bertemu dengan teman-teman dari berbagai
daerah. Komunitas ini ramah pada diskusi damai yang bertujuan untuk
mengklarifikasi prasangka antara umat Islam dan Kristen. Di sini saya belajar
Scriptural Reasoning (SR) yaitu membaca suatu konteks atau tema dari
Alkitab dan Alquran. Selain itu, di komunitas ini saya menemukan keluarga
baru yang saling mendukung dan menguatkan. Walaupun kelihatannya
hanya melibatkan dua agama, namun poin yang ditekankan adalah
"menghargai keberagaman" sehingga nilai-nilai perdamaian yang diajarkan
membantu kita untuk pelan-pelan mengenal keberagaman agama maupun
adat istiadat yang berbeda.

Sejak itu, saya mulai menyadari bahwa menempuh pendidikan TK
sampai dengan SMA di sekolah Kristen ternyata tidak serta merta

I 81



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

menjadikan saya enggan bertemu dengan perbedaan. Kendati mulai hidup
berdampingan dalam perbedaan, tempat saya menempuh pendidikan sejak
TK sampai dengan SMA adalah di sekolah dengan latar belakang Agama
Kristen. Saat memasuki jenjang pendidikan tinggi, saya diterima di
Universitas Negeri non-keagamaan. Di sinilah saya harus mulai hidup
bergaul tanpa sekat-sekat keagamaan.

Dengan terus menerus belajar agama yang saya tekuni, lalu mengikuti
kegiatan perdamaian seperti SIPC, saya dimampukan untuk bergaul dan
berkomunikasi tentang prasangka terhadap agama saya yakni agama
Kristen. Hal ini pula yang saya temukan dari teman-teman komunitas di
YIPC. Semakin seseorang mengenal dengan baik apa yang la percayai dan
tetap berpikir kritis melihat segala sesuatu, semakin kuat prinsip dan nilai-
nilai perdamaian yang ia imani.

Tidak bisa dipungkiri, ada banyak tantangan dalam peziarahan hidup
yang damai. Menurut saya salah satu contohnya namun paling berpengaruh
adalah ajaran atau khotbah yang tidak menghargai perbedaan dan
menciptakan kebencian. Hal ini dapat menyebarkan pengaruhnya dengan
cepat dan langsung didengarkan oleh banyak orang.

Ujaran kebencian yang disampaikan berulang dan terjadi dalam waktu
yang lama dapat diinternalisasi sebagai kebenaran bagi kebanyakan orang.
Walaupun demikian, masih ada cara untuk membentengi diri sebagai
seorang peacemaker. Generasi muda harus berpikir kritis, semakin
memahami adat atau agamanya yang pastinya mengajarkan kedamaian
agar dapat menjadi peacemaker di lingkungan masyarakat Indonesia.

Keberagaman saat ini menjadi indah jika kita dapat bersama-sama
membangun jembatan penghubung yang ramah pada perbedaan. Kita
dapat mulai dengan menjadi jembatan itu sendiri. Menjalin relasi yang baik
tanpa membeda-bedakan suku maupun agama.

82 I



Titian Langkah Menerima Diri

Titian Langkah Menerima Diri
Ester N. Kusumawati

Aku mulai melihat bahwa agama yang begitu personal, juga
sebagai identitas di Indonesia, realitasnya memang banyak

menimbulkan konflik. Namun, ini bukanlah hal yang seyogianya.

Dear reader,

Ini adalah cerita rumpang yang sempat aku tulis sembari menikmati
gundah gulana di hatiku. Menulis cerita ini memerlukan proses yang sangat
panjang buatku, karena berbagai fenomena yang sejatinya ingin aku
lupakan. Namun demikian, rasanya tulisan ini tetap jua tidak sebegitu
menarik. Meski begitu, berkenanlah untuk membaca sepenggal kisah hidup
tentang perjalananku menerima diri dan kehidupan dalam dinamika
keluarga inti yang berbeda agama sejak aku masih belia.

Sedikit latar belakang tentangku. Nama lengkapku Ester Nurhana
Kusumawati. Dari nama itu saja sudah menimbulkan tanya. Pertanyaan
yang sering aku dapatkan di antaranya begini: “kok ada Nur-nya?”, “kamu
Islam, Kristen atau Katolik?”, “namamu unik ya, ada arab-arabnya, kok
bisa?”, dan masih banyak lagi yang intinya adalah menanyakan identitasku.
Lantas aku berpikir, kok ya sepertinya sejak dahulu kala nama pun punya
agama.

Itu baru nama, belum dengan penampilan. Dalam beberapa aktivitas,
aku sangat senang menggunakan rok, terlebih rok panjang yang melebar.
Ya, sebenarnya ini karena kesukaanku menonton kartun puteri-puteri
kerajaan barat yang menggunakan gaun panjang. Namun, lagi-lagi
celetukan remeh aku dapatnya, misalnya “kayak ukhti-ukhti, sist” atau
“wah anggun ya, sekalian yuk pakai hijabnya”. Lalu, pakaianku juga
menggambarkan identitas tertentu.

Lagi tentangku. Aku lahir dari ayah dan ibu kandung beragama Islam,
namun dibesarkan sejak lahir oleh simbah putri dan simbah kakung yang
beragama Kristen. Inilah yang juga berpengaruh pada komposisi namaku.

I 83



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Dengan dua budaya hidup beragama yang dibawa oleh kedua pasang
orangtuaku, aku dididik. Aku ikut bersekolah minggu, namun juga ikut ke
masjid ketika bulan Ramadan meski hanya melihat dari luar sembari
bermain dengan kawan-kawanku yang semuanya adalah muslim. Aku
berlebaran juga bernatalan, bahkan pernah pula ikut berpuasa.

Aku pernah tinggal di dua desa yang berbeda, desa Kukutio dan
kelurahan Sakuli. Keduanya ada di wilayah kabupaten Kolaka, Sulawesi
Tenggara. Syukur lokasinya ada di peta digital, silakan melihat-lihat citra
udara yang ada di sana. Di kedua desa ini, aku mengalami hal yang serupa
dalam hidup bermasyarakat. Aku menjadi salah satu dari sebagian kecil
penduduk kristiani di sana. Di Kukutio, ketika aku kelas 1-2 SD, mungkin itu
sekitar tahun 2006-2007, hanya ada tiga kepala keluarga kristiani. Di Sakuli,
hingga saat ini ada lima kepala keluarga. Semua berjalan harmonis,
tetangga silih berganti saling kunjung-mengunjungi dan memberi sapaan
ketika hari raya masing-masing. Hantaran makanan tentu menjadi bagian
paling menyenangkan. Semuanya tidak memiliki praduga akan diberikan
makanan tertentu yang mungkin menjadi hambatan hidup beragama.
Kepercayaan adalah pengikat antar warga yang berlangsung secara organik
bertahun-tahun.

Dalam kehidupan keluargaku, semasa aku kecil, semua terasa indah.
Semenyenangkan itu berkelakar dengan mereka. Hanya saja mungkin aku
tidak menyadari ada hal-hal di balik itu, tidak seindah yang dipertontonkan
padaku. Nyatanya keberbedaanku menjalani hidup dengan keyakinan yang
berbeda sejak aku memilih iman kristiani secara sadar pada usiaku yang ke-
17 tahun telah memicu hal-hal terpendam naik ke permukaan. Ketika aku
beranjak dewasa, satu per satu konflik bermunculan. Konflik tersebut
bukanlah hal yang baru terjadi ketika aku dewasa, tetapi konflik sejak masa
kecil yang tertimbun di bawah toleransi semu.

Teringat jelas bahwa selepas aku SMA, aku ingin sekali menempuh studi
dalam rumpun keilahian, sebutlah namanya teologi waktu itu yang kini
umumnya bernama filsafat keilahian. Keinginan itu aku hentikan seketika
mengamati respons yang aku terima dari keluarga. Aku bergumul satu
tahun kurang lebih untuk membulatkan hati membatalkan itu. Aku berpikir

84 I



Titian Langkah Menerima Diri

bahwa tidaklah elok bagiku mengambil hal yang tidak mendatangkan
damai, padahal bagiku Tuhan itu sejatinya damai. Bagaimana mungkin aku
mempelajari ilmu ketuhanan yang memicu konflik semakin besar.

Segala hal yang terjadi di Kolaka itu membuatku begitu tidak nyaman.
Aku ingin menjejakkan kaki di tanah Jawa, di Jogja. Kala itu aku belum
mengenal Jogja, tetapi hati ingin aku datang ke kota yang terkenal sebagai
kota pelajar ketika aku masih SMA. Aku ingin berkuliah di Jogja, apapun
universitasnya. Aku dengan nekat memaksakan untuk terbang seorang diri
dari Wonua Mekongga. Di kota inilah kemudian aku menemukan diriku
yang begitu indah, aku mensyukuri diriku sebagaimana adanya dengan
segala kekurangan dan talenta yang Tuhan berikan, dengan identitasku. Aku
berproses di kota ini untuk menerima diriku yang sebelumnya begitu
membuat aku ragu menjelaskan identitasku karena khawatir akan diberi
pertanyaan lanjutan yang sangat melelahkan untuk dijawab.

Adalah benar bahwa keputusanku mengeskplorasi Jogja itu tepat.
Melalui hal-hal tidak terduga, aku dipertemukan dengan orang-orang baik.
Orang-orang yang kemudian memerankan diri sebagai bagian dari prosesku
mengenal diri. Salah satu hal yang sangat aku syukuri adalah
“keterpaksaanku” mengikuti Student Interfaith Peace Camp (SIPC) yang
diselenggarakan oleh Young Interfaith Peacemaker Community (YIPC),
secara khusus regional Jogja pada waktu itu, November 2019. Meskipun aku
telah terbiasa hidup dalam kehidupan masyarakat yang majemuk dan aku
memiliki konsepsi dalam pikiranku bahwa laku harmonis memang dapat
terjadi, namun aku menemukan bahwa dalam hal privat atau kataku itu
adalah interaksi personal, toleransi terhadap keberlainan iman nampaknya
banyak yang hanya di permukaan, tidak mengakar dan menyentuh sisi
paling pribadi.

Hari bergulir, melalui kebersamaan-kebersamaan yang cukup intens
dalam bentuk pertemuan reguler meeting misalnya, aku merasa perlahan
memperoleh stimulus untuk mengenal diriku, berdamai dengan identitas,
dan menerima diriku sebagaimana aku yang adalah aku apa adanya. Cukup
sulit untukku mendeskripsikan ini.

I 85



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Aku mulai melihat bahwa agama yang begitu personal, juga sebagai
identitas di Indonesia, realitasnya memang banyak menimbulkan konflik.
Namun, ini bukanlah hal yang seyogianya. Dengan melihat kesadaran
bahwa diriku memang sangat mungkin diperhadapkan dengan konflik, aku
menyadari pula bahwa itulah indahnya hidup. Aku perlahan melihat bahwa
diriku sejatinya memang ada bersama dengan konflik-konflik yang akan
selalu membersamai, inilah yang akan menghantarkanku pada pemaknaan
yang lebih dalam tentang apa dan bagaimana keberadaanku seharusnya
diperankan. Aku kemudian dapat memilih dengan sadar posisi yang aku
ambil.

Tahun 2020, ketika aku pulang ke Kolaka, menjadi puncak pergulatan
batinku dalam hal menghadapi realitas hidup beragama dan berkeyakinan
dalam lingkaran keluargaku. Sempat terlontar kalimat-kalimat yang begitu
menyakitkan, yang paling aku ingat adalah “karena kita sudah berbeda
agama, jadi bisa dikatakan bukan lagi keluarga”. Pernah juga ketika aku
yang senang menggunakan kalung lantas ditegur karena kalung yang aku
gunakan berbentuk salib. Hal-hal ini kemudian membuatku tidak lagi
merindukan kampung halaman. Ketika saudara-saudaraku di tanah rantau
selalu mendamba pulang ke sana, aku menjadi satu-satunya anggota
keluarga yang untuk ke sana beberapa hari saja harus dengan paksaan atau
menunggu ada fenomena tertentu.

Perasaan negatif itu masih ada hingga saat ini, namun aku menerimanya.
Yang dapat aku kendalikan adalah responsku terhadap perasaan itu. Aku
menyadari bahwa aku merasa tidak nyaman, tetapi kemudian hal itu
sebagai sebuah bentuk emosi yang sama dengan suka cita yang pernah aku
rasakan ketika makan ketupat saat lebaran bersama saudara-saudariku.

Proses titik dalam mengenal diri hingga menerimanya belum selesai. Aku
masih terus bergumul dan berusaha merespons realitas dengan lebih bijak.
Aku masih dalam perjalanan memandang dan memperlakukan diriku
dengan tepat dan seimbang, terutama ketika menentukan reaksi yang aku
pilih saat diperhadapkan dengan konflik. Meskipun dalam beberapa kali
belum terasa legowo, aku bersyukur untuk segala sesuatu yang aku alami di
Jogja, segala proses yang aku jalani melalui stimulus YIPC.

86 I



Titian Langkah Menerima Diri

Masihlah jua hingga kini aku menangis jika teringat bagaimana aku
merasa dibeda-bedakan perlakuan yang aku terima karena agamaku
berbeda atau bahkan karena kepribadianku berbeda. Masih pula aku
berontak ketika aku harus menutupi identitasku pada suatu momentum
untuk menjaga suasana. Juga masih tidak nyaman bagiku untuk sekadar
tertawa ketika sentilan-sentilan pernyataan “besok kamu menikah dengan
laki-laki Islam, ya” atau “manisnya, lebih cantik lagi kalau rambutnya
ditutup hijab”. Dan hatiku masih terasa berat juga jika diminta untuk
kembali ke rumah masa kecilku.

Namun sekarang aku sungguh bersukacita, kawan-kawanku di Jogja
yang sangat beragam. Latar belakang identitas yang berbeda, sudut
pandang yang berbeda, ketegasan berpikir yang sungguh variatif, filosofi
yang begitu kompleks dalam memandang hidup, dan masih banyak ragam
lain yang masuk dalam lingkaran kehidupanku. Semuanya itu memberiku
ruang paling luas untuk menjajaki petualangan hidup di tanah kesultanan
ini. Semuanya pula telah membantuku berproses sehingga aku dapat
menentukan respons terbaik terhadap setiap konflik, utamanya dalam hal
kebebasanku beragama dan berkeyakinan serta hidup dalam kontrasnya
perbedaan pemikiran sembari terus berjalan dalam menjalani titian langkah
menerima diriku.

I 87



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

88 I



Si Minoritas yang Dirangkul

Si Minoritas yang Dirangkul
Fanny Susiani

Aku si minoritas yang bangga dengan keminoritasanku ini.

Aku adalah seorang minoritas yang tinggal di sekeliling si mayoritas. Aku
terlahir di dalam keluarga yang kebanyakan mayoritas juga dan aku lahir di
lingkungan mayoritas juga. Sebenarnya ketika aku kecil, dibilang minoritas
banget juga tidak, tapi di lingkungan dan keluarga besar aku tetap "si
minoritas".

Dari kecil, dari aku TK sampai aku kerja pun aku ada di lingkungan
mayoritas itu. Dulu ketika aku masih kecil sempat terpikir untuk ikut ke
dalam mayoritas itu karena aku malu. Aku malu karena aku si minoritas dan
merasa “berbeda” ketika aku ada di sekeliling mayoritas itu.

Sampai suatu saat, aku pernah mengikuti salah satu kegiatan dari
mayoritas itu, diam-diam aku pernah ikutan sholat. Ya, aku coba-coba saja
sih dulu karena aku penasaran banget. Terus dulu aku juga pernah ikut
kebaktian di gereja dan ya, karena aku penasaran waktu itu. Sempat
dimarahin juga karena gak boleh ikut, dan sebab itu aku jadi sempat mogok
sekolah minggu di agamaku yang dulu.

Sampai suatu saat tepatnya ketika aku SMP, aku mulai penasaran di
agamaku yang dulu bahwa ada yang namanya ajaran Khonghucu. Ya di
agamaku yang dulu sebenarnya mengenal tiga ajaran besar yaitu ada
Buddha, Khonghucu dan Tao (sudah ketebak bukan agamaku yang dulu itu
apa?). Ya, agamaku yang dulu adalah Buddha Tridharma yang mengenal
juga ajaran Khonghucu. Sebenarnya bukan minoritas banget bukan? Tapi ya
di lingkungan dan keluarga aku, ya aku tetap "si minoritas" itu.

Oke, balik lagi, setelah aku mengenal ajaran Khonghucu, aku si orang
yang penasaran ini lagi-lagi penasaran dengan ajaran Khonghucu. Jadi,
waktu aku SMP itu, aku beraniin diri buat datang ke Kong Miao (tempat
ibadah Khonghucu) yang ada di kota aku.

I 89



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Ketika aku datang kesana, kebeneran sekali ada khotbah yang langsung
kena di hati saya yaitu ada di dalam kitab Zhong Yong Bab XV sifat Tuhan itu
Maha Roh, dilihat tiada tampak, didengar tiada terdengar, namun setiap
wujud tiada yang tanpa Dia. Adapun kenyataan Tuhan itu tidak dapat
diperkirakan, lebih-lebih  tidak dapat ditetapkan. Demikianlah
kesempurnan-Nya hingga terasakan di atas dan di kanan kiri kita.

Ada ajaran lain juga bahwa agama Khonghucu itu tidak mengenal "surga
neraka". Lah kok? bingung ya? Jadi dalam agama Khonghucu itu kita
memang paling mengutamakan sikap dan perbuatan kita selama kita hidup
di dunia. Urusan setelah kematian bagaimana? Ya itu urusan nanti karena
kita belum mengalami "kematian" bukan?

Sebenarnya saya itu dulu bertanya-tanya, Tuhan itu ada di mana, surga
neraka itu asli atau tidak. Ketika saya baru datang ke Kong Miao, saya
langsung dapat kotbah yang seperi itu, seakan-akan itu menjawab
pertanyaan dari aku si penasaran itu. Memang ya si aku ini waktu SMP udah
penasaran sama itu.

Setelah kedatanganku hari itu, aku jadi semakin penasaran dan tertarik
dengan agama Khonghucu. Ditambah lagi, ada satu temanku waktu itu yang
deketin aku buat ngobrol, dan inget banget pas langsung diajakin buat ke
acara yang banyak anak muda Khonghucu nya, namanya Dispenkasi (Diskusi
Pendalaman Kitab Sishu), mirip seperti retret gitu. Di acara itu banyak
banget anak muda Khonghucu dari berbagai daerah datang. Waktu itu aku
langsung mau ikut karena diajakin temanku.

Ketika aku datang, benar saja banyak banget anak mudanya dan aku
cukup kaget sih waktu itu. Dari acara Dispenkasi itu, aku dulu mikirnya "wah
ternyata Khonghucu itu banyak, ga terlalu minoritas nih". Disitu juga aku
jadi punya banyak kenalan. Ya, jadi-lah aku mulai merasa semakin
penasaran di agama Khonghucu ini.

Setelah acara Dispenkasi itu, aku mulai suka kebaktian di Kong Miao.
Tapi, apa coba yang bikin aku mulai diomongin orang? Kalian juga engga
tahu ya. Jadi, ketika aku sudah kebaktian di Kong Miao, aku itu masih suka
datang ke Vihara. Jadi bisa dikatain aku itu "double". Waktu itu aku masih
suka ke Vihara sambil ke Kong Miao itu karena aku engga enak juga sih,

90 I



Si Minoritas yang Dirangkul

makanya aku masih suka ikut di tempat ibadah dari agama Buddha dan
Khonghucu hehe. Dulu aku sempet denger ada yang ngomong "ngapain sih
datang ke dua tempat ibadah, satu aja kali", "ngapain pindah ke Khonghucu
sih? Kan kamu Buddha", "gak usah pindah", ya aku maklumin sih karena
waktu itu aku juga belum terlalu yakin di agama Khonghucu. Tetapi lama-
lama aku semakin sering ke Kong Miao dan aku udah jarang banget datang
ke Vihara dan lama-lama aku jadi semakin nyaman dalam agama
Khonghucu ini. Ya alasannya dari ajarannya yang masuk ke hati aku, dari
teman-teman yang mendukung aku juga. Jangan salah, keluarga aku juga
bolehin aku buat aku pindah ke agama Khonghucu, Xie Tian Zhi En (ucapan

syukur dalam agama Khonghucu).

Si minoritas yang semakin minoritas

Waktu terus berjalan, dan aku mikir sudah saatnya aku pilih dan yakinin
satu agama (ya biar engga harus datang ke dua tempat), ya, aku jadi
memilih agama Khonghucu. Tepat sebulan sebelum aku kuliah, aku
akhirnya di Li Yuan. Pasti engga tau ya apa itu Li Yuan? Jadi, Li Yuan itu
adalah peneguhan iman dalam agama Khonghucu, kalau di agama Kristen
tuh sebutannya di baptis. Ya, kurang lebih sekitar 5-6 tahun aku penasaran
dan menyesuaikan ke agama Khonghucu, aku akhirnya sudah mantap di
agama Khonghucu dan aku memutuskan untuk di Li Yuan. Kenapa sih baru
juga 5-6 tahun kenal dan mempelajari agama Khonghucu kok sudah yakin?

Ya aku juga engga tahu ya, karena ini sudah dari hatiku, kenapa aku bisa
pilih agama ini dan memang ajarannya itu kena di hati alasanku. Cukup
simple bukan? Kalau ditanya perasaanku sesudah di Li Yuan itu gimana,
jawabannya ya aku merasa semakin dikuatkan imannya di dalam agama
Khonghucu, Xie Tian Zhi En sampai detik ini aku tulis ini pun, aku semakin
kuat imannya kalau aku ingat sudah di Li Yuan.

Tahun 2018, aku masuk kuliah di kampus swasta di suatu kota di Jawa
Barat. Ketika aku ikut orientasi mahasiswa baru, aku berkumpul sama
teman-teman satu mentor. Waktu itu, mentor aku bilang katanya baru kali
ini dia bertemu sama orang yang agamanya Khonghucu, ya itu aku. Intinya

I 91



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

sih sehabis itu, aku mulai mengobrol sama mentor ini (fyi, mentor aku dulu
ini juga seorang minoritas).

Singkat cerita, gak lama aku di chat sama mentor aku ini buat ikut salah
satu acara yang diadakan oleh kampus. Acara ini kalau tidak salah itu untuk
memperingati hari toleransi. Maka dari itu, dalam acara itu isinya dari
komunitas setiap agama yang ada di kampusku. Mentorku itu mengajakku
karena katanya biar tahu kalau Khonghucu itu ada. Awalnya aku malu
karena memang setahuku dulu memang tidak ada komunitasnya. Aku malu
karena aku sendiri banget, minoritas banget. Tapi mentorku berhasil
meyakinkanku untuk ikut, karena itu bisa jadi “ajang” memperkenalkan
agama Khonghucu. Dan ya akhirnya aku ikut juga untuk mewakili agama
Khonghucu di kampusku itu (padahal di kampusku ini, komunitas untuk
agama Khonghucunya tidak ada).

Aku mau cerita tentang acara itu yang menjadi titik dari si aku yang
minoritas ini senang untuk berkumpul dengan teman-teman lintas iman
dan aku itu dirangkul oleh si mayoritas ini. Jadi waktu itu setiap komunitas
agama memperkenalkan diri, ya termasuk aku. Ketika aku sudah
memperkenalkan diri dan menyebutkan kalau aku itu dari Khonghucu, ada
yang bilang ke aku, “wah ternyata ada juga yah yang agamanya Khonghucu
di sini, keren”. Dari situ, aku speechless dengernya. Ya, gimana gak
speechless, aku wakilin agama Khonghucu dan ini adalah sebuah kebanggan
aku waktu itu. Selain itu, ada beberapa orang juga yang menanyakan
tentang agama Khonghucu itu seperti apa, ngapain aja kegiatannya, dll.
Intinya sih aku bangga banget bisa memperkenalkan dan menunjukan dari
agama Khonghucu ini. yang awalnya aku takut karena aku minoritas banget,
eh tapi ujungnya sih aku ketagihan. Aku si minoritas yang bangga dengan
keminoritasanku ini.

Setelah dari acara itu, aku juga diajakin sama temanku untuk ikut suatu
acara lintas iman. Aku sih langsung mau ikut karena aku penasaran dan
pengen banget ikut. Kejadian yang sama, ada beberapa orang yang sudah
kenalan, menanyakan beberapa ajaran dari agama Khonghucu. Wah,
bangga banget aku karena bisa menjelaskan itu ke orang yang memang
tidak tahu sama sekali tentang agama Khonghucu. Selain itu, aku juga

92 I



Si Minoritas yang Dirangkul

menanyakan yang sama kepada kenalan saya yang beragama lain. Intinya
sih aku ketagihan ikut acara lintas iman, karena kita bisa bertukar informasi,
bisa tahu dari ajaran dan kepercayaan selain dari agamaku. Intinya aku
seneng, titik.

Sesudah mengikuti acara lintas iman yang ada di kampus dan di luar
kampus ini, aku jadi belajar bahwa sebenarnya banyak sekali orang yang
peduli kepada aku. Contohnya ya mentorku yang tadi aku udah ceritain di
atas. Kalau gak peduli, mana mungkin dia mengajakku untuk ikut ke acara
lintas iman itu? Aku mau berterima kasih kepada mentorku yang dulu,
berkat dia aku bisa seaktif sekarang.

Aku kebayang, kalau gak ketemu mentorku itu, pasti aku tidak bisa
seaktif sekarang. Setelah itu, ada teman-temanku yang tidak meninggalkan
aku ketika tahu kalau aku si minoritas ini, tapi aku dirangkul, diminta untuk
semakin aktif untuk ikut di acara lintas iman ini.

Harapanku sebagai si minoritas ini, jangan menganggap akan dikucilkan,
dijauhkan atau bahkan menganggap akan menjadi sendiri. Mari tunjukan si
minoritas ini juga bisa sama-sama seperti yang lain, kita bisa bersosialisasi
dengan yang lain. Saya ketika ikut acara lintas iman ini juga selain bisa
bersosialisasi dengan yang lain, aku juga bisa belajar dari kepercayaan yang
lain, bisa belajar dari sudut pandang yang lain, juga bisa semakin mendalami
agama loh (karena pasti ada orang yang bertanya tentang agama
Khonghucu ini). Sekian cerita dari aku si minoritas ini, Wei De Dong Tian
(salam dalam agama Khonghucu).

I 93



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

94 I



Perbedaan Adalah Seni

Perbedaan Adalah Seni
Ibnu Ghulam Tufail

Menurut gue, level tertinggi [u bisa nerima perbedaan adalah
ketika u nge-bercandain perbedaan yang ada di antara lu tanpa

rasa ketersinggungan.

Pertama kali masuk di YIPC. Tapi sebelum itu mulai dari mana dulu ya
ceritanya. Oke, kita mulai dari tahun 2014. Waktu itu gue jadi perwakilan
dari organisasi Islam gue, buat ikut Sekolah Lintas Iman (SLI) oleh Dian
Interfidei. Gue mewakili Gerakan Ahmadiyah Indonesia (GAI). Selama 1
semester gue belajar tentang perbedaan-perbedaan keyakinan dari semua
kepercayaan yang ada di Jogja. Dan di situ pertama kalinya gue ketemu
sama Ahmad Shalahuddin Mansur. Ahmad disaat itu sudah menjadi
member YIPC. Setelah SLI selesai, gue pengen nyari komunitas yang, apa ya,
bergerak di bidang perdamaian juga gitu. Akhirnya gua nemu lah informasi
Peace Camp di facebook.

Sebelum tau ada Peace Camp, gue udah tau duluan tentang YIPC. Pernah
diajak sekali pertama kalinya buka bersama puasa Ramadhan di rumah bang
Riston. Gue diajak si Ahmad. Ini pengalaman pertama gue bukber di rumah
orang Kristen. Sebelum buka puasa, kita semua ber-SR (Scriptural
Reasoning) ria. Salah satu metode dialog yang dipakai YIPC, membaca dan
mempelajari nilai-nilai perdamaian dari Alquran dan Alkitab. Meskipun
dalam hati ragu, tapi gue beraniin untuk break my wall. Gue perlu kenalan
dengan orang yang berbeda lebih dalem lagi.

Awalnya gue tidak terlalu tertarik buat gabung ke YIPC. Pertengahan
2015 Ayunistya Dwita Prawira (Tya), asisten fasilitator YIPC Jogja, pernah
ngehubungin gue buat interview tentang Ahmadiyah. Dia nanya-nanya
untuk kebutuhan konferensi nasional YIPC. Dari situ gue lihat, aih gila jadi
member YIPC kayaknya perlu duit banyak. Tya ngenalin gue program-
program YIPC apa aja yang itu anjrit nguras duit banget yak.

I 95



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Balik lagi ke massalah gue nemu poster Peace Camp. Karena saat itu gue
butuh buat melangkah lebih jauh dalam berteman dengan yang berbeda,
gue niatin aja deh ikut Peace Camp November 2015. Dulu gue gak punya
duit tuh buat bayar pendaftaran, ah tapi karena udah niat /illah, ya ada aja
jalannya duit dateng dari mana juga. Dari kakak gue.

Gue ngiranya setelah ikut Peace Camp perlu daftar lagi proses
berikutnya buat jadi member YIPC. Eh ya Alhamdulillahnya alumni peace
camp auto-member YIPC. Keputusan gue di 2015 itu ternyata cukup banyak,
banyak banget, mengubah paradigma gue tentang perdamaian, kerukunan,
keberagaman. Gue jadi bisa berteman dekat dengan orang Kristen. Eh, gak
gak. Gak sebatas teman. Tapi mereka udah jadi saudara gue. Ya kita punya
keyakinan yang bertolak belakang. Tapi rasa kekeluargaan dengan mereka
tuh gak bisa lepas. Malah makin erat dan erat aja gitu.

Ada alasan lain yang bersifat personal kenapa gue pengen gabung YIPC.
Awalnya gue nyari komunitas perdamaian apa aja deh, gak mesti YIPC.
Tempat dan lingkungan yang cocok buat gue belajar perdamaian. Jadi
tujuan awal gue pengen belajar perdamaian lebih dalam lagi.

Kenapa gue pengen belajar perdamaian lebih dalam lagi, ya? lya balik
lagi karena gua itu adalah seorang Ahmadiyah. Perlu diketahui bahwa
Ahmadiyah itu ada dua. Ada Ahmadiyah aliran Lahore, itu gue. Dan ada
Ahmadiyah aliran Qadian. Kedua Ahmadiyah ini sangat berbeda. Tapi
emang kalau dilihat dari luar doang ya nggak kelihatan beda antara dua
Ahmadiyah ini. Kalau lo coba pelajarin dia lebih dalam lagi lu akan melihat
perbedaan yang sangat signifikan.

Nah dari perbedaan kedua Ahmadiyah ini gue sebagai Ahmadi Lahore
ngeliat sering banget terjadi perdebatan antara kedua Ahmadiyah ini. Dan
pernyataan misi Ahmadiyah Lahore itu sendiri akan menyebarkan Islam
dengan damai. Nah bagaimana bisa misi ini bener-bener tercipta kalau
misalkan saja di antara kita yang masih saudaraan gitu loh masih kakak adik
itu masih ribut.

Gue ngerasa buat generasi gue dan ke bawah gak perlu lagi meributkan
massalah perbedaan ideologi antara kedua Ahmadiyah ini. Lu punya pilihan
jalan lu, gue juga punya pilihan jalan gue. Lakum dinukum waliyadin-lah.

96 I



Perbedaan Adalah Seni

Tapi gue perlu tau bagaimana cara gue memulainya. Bagaimana bisa gue
mempertemukan dua Ahmadiyah ini dengan damai. Makanya gue
belajarlah perdamaian di YIPC. Eh Alhamdulillah-nya di YIPC udah banyak
juga member dari Ahmadiyah Qadian. Cuman di YIPC gue bisa ketemu
saudara gue sesama Ahmadiyah dan kita bisa berdialog dengan damai.

Setelah Peace Camp tentunya gue gak auto langsung faham tentang
nilai-nilai perdamaian. Gue ngerasa kurang, makanya gue coba buat aktif di
komunitas ini. Di YIPC gue belajar bukan dari teori-teori yang bikin pusing
kepala. Tapi di sini gue belajar nilai perdamaian dari pengalaman ketemu
dan ngobrol sama orang-orang yang beda. Ngobrol dari hati ke hati. Di sini
lu bisa ngobrolin prasangka lu dengan bebas, bahkan sampai prasangka
terburuk lu. Lu pasti bakal dapet jawabannya.

Saking asiknya gue belajar terus di YIPC, eh keterusan sampe sekarang
jadi fasilitator dan jadi staff. Set dah. Bener-bener ini keluarga yang bikin
betah. By the way, ngapa si gue repot-repot sampe jadi fasilitator dan staff?
Gue ngerasa buat mengerti perdamaian ga cukup lo hanya paham, lo
simpen sendiri pemahaman itu. Gue perlu act-out juga. Gue perlu share apa
yang gue paham. Gue perlu share apa yang gue dapat di dalam otak dan
hati gue. Jadi fasilitator adalah bentuk pelayanan gue dalam perdamaian.
Dan ternyata ketika gue jadi fasilitator malah semakin nambah ilmu dan
pengalaman gue di perdamaian. Gue emang orangnya kurang puasan gitu,
perlu cari suasana-suasana baru biar gak stuck.

Semakin lama gue berkecimpung di YIPC, gue semakin bisa ngeliat
perbedaan yang ada di dunia ini itu adalah seni. Dunia ini adalah harmoni
dari tiap perbedaan-perbedaan instrumen yang ada di dalamnya.
Menyatukan instrumen-instrumen yang berbeda emang gak gampang.
Butuh rasa mengerti satu sama lain.

Nah, di YIPC ini meskipun kita berbeda, dan meskipun kita sama-sama
memegang misi harus menyebarkan nilai ajaran agama kita, tapi kita tidak
pernah saling memaksa satu sama lain buat sejalan dengan pikiran kita. Kita
saking udah eratnya kayak keluarga, ngomongin perkara sensitif di antara
agama Islam-Kristen udah nyantai aja gitu. Kita bisa saling ketawa.

I 97



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Menurut gue, level tertinggi lu bisa nerima perbedaan adalah ketika lu
nge-bercandain perbedaan vyang ada di antara Ilu tanpa rasa
ketersinggungan. Kayak gue suka bercanda buat ngajak yang Kristen masuk
Islam, atau sebaliknya. Atau bercanda tentang apa yang lu yakini dalam
agama lu. Gue ngerasa this is the better world kalo kita bisa se-santuy ini
semua. Gak ada lagi yang merasa tersinggung satu sama lain. SKUYLIVING!

98 I



Menyemai Keberagaman dari Sudut Pandang

Menyemai Keberagaman dari Sudut Pandang
Indra Anggara

Keberagaman itu tercipta dari ruang-ruang keluarga,
bagaimana ketika anak lahir sudah diperlihatkan oleh
keberagaman, yang mana fenomena seperti ini jarang sekali
dijumpai di beberapa lingkungan.

Sebuah perigi melihat keberagaman

Aku hidup di lingkungan yang heterogen. Terlahir dari keluarga
sederhana, ayahku seorang petani dan ibuku mengurusi kami sekeluarga.
Keyakinan kami sekeluarga homogen. Namun, keluarga besar dari ibu tidak
semua memiliki keyakinan yang sama. Itu bukan suatu yang problematis,
karena urusan keyakinan adalah ranah HAM (Hak Asasi Manusia), setiap
orang bebas memilih keyakinan sesuai dengan hati nuraninya tanpa ada
paksaan dari orang lain. Itu yang menjadi landasan kami dalam memilih
keyakinan.

Aku seorang Penghayat Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha Esa
(YME), banyak orang mengenal dengan agama lokal, agama bumi, semua
sematan itu tidak ada yang salah. Namun, dari Pemangku Kebijakan kami
diberi nama Kepercayaan Terhadap Tuhan YME, arti dari Penghayat dan
Kepercayaan Terhadap Tuhan YME, itu merupakan dua hal yang berbeda,
yang dimaksud dengan penghayat adalah orang yang menganut ajaran
leluhur, sedangkan arti dari Kepercayaan terhadap Tuhan YME adalah
sebuah sistem keyakinan yang ajarannya bersumber dari leluhur dan
kearifan lokal. Bisa kita analogikan seperti Muslim dan Islam yang memiliki
arti berbeda.

Dari kecil aku memandang keberagaman adalah sesuatu hal yang bisa
dirasakan, karena lingkungan tidak homogen dan masyarakat menerima
dengan respon yang positif. Banyak praktik baik yang terjadi, seperti
kegiatan ritual keagamaan “Ngaruwat” antara warga muslim dan para
penghayat ini bersatu, tidak memandang dari segi keyakinan, sekat-sekat

I 99



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

keyakinan di sini tidak diperlihatkan. “Ngaruwat” ini adalah suatu kebiasaan
turun temurun dari leluhur kami, yang mana esensinya adalah berterima
kasih kepada bumi pertiwi yang telah memberikan hasil bumi yang
melimpah, kami merayakan keberagaman dengan penuh kegembiraan.
Keyakinan atau agama di lingkunganku hampir seimbang antara
penghayat dam muslim, tak sedikit pula dalam satu keluarga itu sangat
beragam, ada ibunya seorang Muslim dan bapaknya Penghayat, begitu pula
sebaliknya. Fenomena seperti ini banyak ditemui di sini, boleh atau tidaknya
itu tergantung dari teologi masing-masing. Namun, pada kenyataannya di
sini begini adanya. Keberagaman itu tercipta dari ruang-ruang keluarga,
bagaimana ketika anak lahir sudah diperlihatkan oleh keberagaman, yang
mana fenomena seperti ini jarang sekali dijumpai di beberapa lingkungan.
Dari sekolah Dasar (SD) aku mengakui diriku sebagai seorang muslim,
tentu ini bertentangan dengan batinku, yang mana tidak sesuai dengan
pilihan keyakinanku sendiri. Aku belum siap karena banyak ketakutan yang
dirasakan, maklum seorang anak kecil yang takut tidak punya teman karena
perihal keyakinan. Sebenarnya guru-guru di sekolah dasarku sudah
mengetahui bahwa aku seorang penghayat, namun karena regulasi dari
pemangku kebijakan belum ada, jadi mereka kebingungan, begitu pun di
pihak kami, yang kadang kala serba salah dengan situasi yang ada.
Kebingungan dalam beberapa hal termasuk dalam konteks pendidikan yang
mana memang pada waktu itu belum ada kurikulum mengenai penghayat.
Ketika mulai masuk Sekolah Menengah Pertama (SMP) ketakutan ini
semakin menjadi, banyak ketakutan yang aku bayangkan ketika mulai
masuk ke SMP, mulai dari takut diajak salat, takut disuruh baca Alquran,
dan yang paling ditakutkan adalah di suruh jadi imam saat salat, intinya
tentang praktik-praktik keagamaan. Mencoba bersahabat dengan
keresahan dan ketakutan bukan sesuatu yang mudah bagi seorang anak
yang baru masuk SMP. Dulu sekolahku bukan negeri melainkan sekolah
swasta, tapi mau itu sekolah swasta atau pun negeri, tidak menjamin
sekolah itu berperspektif HAM dan toleransi, sepupu perempuanku yang
sebaya denganku, bersekolah negeri tetap saja ada aturan wajib hijab.

100 I



Menyemai Keberagaman dari Sudut Pandang

“Sirna” kiranya itu adalah kata yang tepat yang bisa aku rasakan ketika
mulai masuk ke SMP, apa yang aku takutkan benar adanya, hampir
semuanya dirasakan, tapi apa yang bisa aku lakukan? Tidak ada, dengan
tidak adanya regulasi yang sah dari pemangku kebijakan membuat hak-hak
sipil sebagai warga negara terenggut, tidak bisa menjadi diri sendiri dan
tidak menunjukkan identitas sebagai Penghayat, yang mana ini terus
diperjuangkan oleh para pengurus penghayat untuk bisa ada payung hukum
untuk para penghayat.

Banyak sekali perang batin yang aku alami dulu, di sekolah ada aturan
wajib salat dhuha setiap pagi hari sebelum masuk kelas. Dengan udara yang
dingin di pagi hari dan gemuruh, orang-orang sekitarku sibuk
mempersiapkan sejadah dan Alquran, Imam sudah berdiri untuk memulai
salat dhuha, semua orang khusyuk untuk menunaikan dan menjalankan
ibadah dengan tenang, sementara aku terpenjara dalam perasaan yang sulit
ku pahami sendiri, seakan-akan aku membohongi diri sendiri dan malah
tidak tahu apa yang aku lakukan. Salat dhuha ini sangat diwajibkan di
sekolah ku dulu walaupun yang ku tahu sekarang bahwa salat dhuha itu
sifatnya sunnah.

Tidak bisa ya “push up”. Karena sekolahanku berbasis yayasan islam, jadi
banyak aturan-aturan Islam yang harus dipatuhi, ada mata pelajaran Islam
yang memang ini adalah salah satu pelajaran yang sangat ku takutkan.
Pelajaran ini membahas mengenai bacaan dalam Alquran lebih tepatnya
tentang idgham, jadi dulu cara ajarnya adalah setiap orang harus membaca
ayat di dalam Alguran dan menentukan ada idgham apa saja di dalam ayat
itu. Teman-temanku dengan teliti melihat ayat-ayat yang akan mereka
baca, dan banyak yang berhasil menentukan idgham yang mereka baca,
sementara diriku menerka-nerka apa yang akan aku jawab, bingung
sekaligus takut hingga akhirnya menyerah dan menjawab asal. Tentu
jawabannya salah, dampaknya aku di suruh push up karena tidak bisa
menjawab.

Mencoba menguatkan dan meyakinkan diri sendiri bahwa semua
ketakutan yang dirasakan ini bisa di lewati. Berpikir positif menjadi landasan
untuk yakin bisa terus melewati ini, tapi kadang ada di fase merasa capek

I 101



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

dengan apa yang dilakukan, dengan melihat realitas yang ada tidak mudah
untuk menunjukkan identitas yang sesungguhnya.

Ujian praktik menjadi salah satu syarat untuk lulus, tak banyak yang
dikhawatirkan dalam mata pelajaran lain kecuali satu, yaitu praktik agama
Islam, gerakan salat dan bacaannya adalah praktik yang dicantumkan untuk
syarat kelulusan, mulai dari gerakan wudhu sampai gerakan salat, harus
fasih dan hafal beserta gerakannya. Tak lupa dites juga beberapa bacaan
surat dalam Alquran, ketika pemberitahuan itu ditawarkan oleh guru,
teman-teman antusias menerimanya karena sudah terbiasa melakukan itu,
mungkin sebagian orang menganggap ini sesuatu yang sangat mudah.

Sementara aku bergulat dan berperang dengan batinku sendiri,
bagaimana bisa fasih menghafal surat dalam Alquran, gerakan wudu,
gerakan salat beserta bacaannya dalam jangka waktu beberapa minggu,
ketakutan terkadang membuatku menangis. Melihat keberagaman yang
aku dapatkan sejak kecil, seolah mindset-ku berubah, cara pandang tentang
keberagaman berputar, jika memang benar keberagaman atau saling
menghargai itu ada, kenapa aku harus terpaksa menjalani keyakinan orang
lain yang mana sangat tidak sesuai dengan apa yang aku yakini.

Setitik harapan, ketika aku sedang mengalami kesulitan ada kabar yang
cukup kaget dan juga sangat senang, sekaligus takut, setelah perjuangan
panjang para pengurus mengurusi regulasi kebijakan, pada akhirnya terbit
juga keputusan Mahkamah Konstitusi (MK) 2016 yang berisi tentang
pencantuman administrasi bagi seorang Penghayat Kepercayaan. Tentu ini
menjadi kabar yang sangat baik, setelah penantian yang begitu lama. Ini
berarti bahwa untuk menunjukkan identitas sebagai penghayat sudah bisa
karena setidaknya ada payung hukum yang menaungi. Namun, di sisi lain
dihadapkan pada dua pilihan. Pertama, ada ketakutan akan tidak punya
teman sebaya jika mengakui identitas penghayat, kedua, mau sampai kapan
terus membohongi diri sendiri bahwa memang aku seorang penghayat,
akan sulit kiranya jika tidak benar-benar mengakui sebagai Penghayat.

Tahun 2017 aku masuk salah satu SMK Negeri yang ada di Bandung
Barat. Awal masuk sekolah sudah memantapkan diri untuk jujur kepada diri
sendiri dan orang lain, bahwa aku seorang Penghayat, walaupun banyak

102 I



Menyemai Keberagaman dari Sudut Pandang

sekali ketakutan, ketidakpercayaan, apakah orang lain bisa menerimaku
sebagai manusia seutuhnya tanpa memandang keyakinan. Bagaimana
teman-temanku akan menilaiku, bagaimana lingkunganku di sekolah nanti
apakah menerimaku atau tidak. Di sekolahku aku bukan orang pertama
yang mengakui diri sebagai Penghayat, ada saudara yang lebih dahulu
menunjukkan identitiasnya sebagai penghayat. Kendati demikian rasa takut
dan kurang percaya diri masih saja menyelimuti.

Teman-temanku menerima dengan sangat baik, kiranya begitu yang aku
rasakan mereka semua menerima keberagaman dengan sangat baik, saling
menghargai tercermin dari beberapa tindakan yang mereka lakukan.
Namun, berbeda dengan guruku, dia malah banyak melakukan diskriminasi.
Aku rasa diskriminasi ini muncul karena adanya prasangka dan prasangka
muncul akibat ketidaktahuan seseorang dengan suatu objek, maka terjadi
pembedaan atau diskriminasi.

Diskriminasi dari sekolah; sebuah ingatan yang masih tersisa

Pagi itu, seperti biasa aku menuju sekolah dengan mengendarai motor
matic. Tanjakan serta turunan khas daerah di lereng gunung menjadi
sarapan setiap pagi. Hawa sejuk juga selalu menyapa diriku setiap pagi.
Suara tonggeret tak mau lupa ambil bagian dalam perjalananku menuju
sekolah. Sekitar lima menit meniti jalan, akhirnya sampai di sekolah.

Singkat cerita, aku dan kawan-kawan kelas sudah bersiap untuk
menerima mata pelajaran (mapel) multimedia di jam pertama. Tak lama
menunggu, masuklah guru pengampu, Pak Mulya (bukan nama
sebenarnya). Pembelajaran segera dimulai. Tetapi, Pak Mulya tidak
langsung menerangkan materi pembelajaran, beliau membuka dengan
obrolan-obrolan tentang keagamaan yang beliau amini. Perkataan pak
Mulya terus berlanjut. Sampai pada saat tertentu beliau membandingkan
keyakinan beliau dengan kepercayaan.

“Kalau di Islam ada Nabi dan Rasul, kalau di penghayat bagaimana?”
tanya pak Mulya dengan nada tidak mengenakan. Pertanyaan yang
cenderung membanding-bandingkan tersebut terus terjadi. Tidak ada titik
temu pada momen sebelum dimulainya pembelajaran tersebut. Pak Mulya

I 103



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

terus mengeluarkan kata-kata yang merendahkan keyakinanku dan saudara
perempuanku. Pagi itu, kami hanya pasrah. Saudara perempuanku ketika
itu sampai menitikan air mata. Seakan tidak mempedulikan perasaan kami,
pembelajaran di kelas dimulai.

Berselang dua hingga tiga minggu obrolan menyangkut agama dan
kepercayaan terjadi sewaktu kelasnya Pak Mulya. Hingga pada suatu ketika
Pak Mulya melontarkan kata-kata, “semoga kalian berdua segera mendapat
hidayah,” kata Pak Mulya menyudutkan. Tentu ini pernyataan yang sakit
dan sulit aku terima, seolah-olah beliau merasa paling benar karena terlalu
cepat men-judge, semua orang yang ada di kelas menatapku seolah
kebingungan, takut membela, hingga pada akhirnya mereka semua
terdiam. Setelah pelajaran beres teman-teman ku menghampiri dan
berkata “yang sabar ya”.

Aku sadar betul perlakuan yang kuterima adalah buntut karena
mengungkapkan identitas sebagai Penghayat Kepercayaan. Sejak SD hingga
tamat SMP aku belum pernah mengungkapkan kepercayaan. Keberanian
untuk mengungkapkan identitas ini juga didorong atas Putusan Mahkamah
Konstitusi Nomor 97/PUU-XIV/2016. Alih-alih menyesal, aku bangga dan
senang atas pengakuan. Bagi sebagian orang seperti Pak Mulya memang
tidak bisa menerima namun, bagi teman-temanku, mereka sangat bisa
menerima dan tidak mempermasalahkan identitas yang ku pilih.

Tentu ini persoalan yang perlu diselesaikan. Sebenarnya putusan MK
yang sudah berkekuatan hukum ini menjadi legitimasi keberadaan
Penghayat Kepercayaan. Namun, kenyataannya putusan yang dikeluarkan
pada 2016 silam belum mampu mengubah persepsi dan stigma buruk
masyarakat terhadap Penghayat Kepercayaan terhadap Tuhan YME.

Selain di lingkungan sekolah, lingkungan masyarakat juga ikut andil
dalam mendiskriminasi, terutama dari orang-orang yang berpakaian
agamis, yang memakai sorban. karena terlalu sering di stigma dan
mendapatkan diskriminasi sehingga muncul ketidaksukaan terhadap orang-
orang seperti itu, cara pandangku berubah terhadap keberagaman, seolah-
olah yang memakai pakaian seperti itu kiranya akan sama dalam
memandang penghayat.

104 I



Menyemai Keberagaman dari Sudut Pandang

Konstruksi akademik juga berpengaruh terhadap cara pandang yang
diskriminatif terhadap suatu golongan, terutama agama marjinal dan
terpinggirkan. Pemaknaan atas Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha
Esa misalnya, jika ditelusuri sejarahnya akan bertemu dengan istilah
animisme-dinamisme, hasil dari teori yang peyoratif untuk menjelaskan
praktik-praktik lokal.

Pengertian ini kemudian digunakan untuk membedakan yang ber-Tuhan
dan tidak. Praktik lokal dianggap tidak sama dengan agama-agama yang
diakui melalui kebijakan. Dianggap memuja benda-benda tertentu dan
seterusnya.

Genealogi pengetahuan lokal yang berbeda dengan agama-agama dunia
dianggap tidak memenuhi kriteria agama sehingga bukan agama.
Keberadaan leluhur, alam, termasuk hasil bumi sebagai personifikasi yang
kongkret untuk berinteraksi dengan Sang Pencipta dipahami rasionalitas
modern. Pengajaran di sekolah kemudian hanya memperkenalkan enam
agama di Indonesia.

Ada paradigma yang keliru dalam pemikiran masyarakat umum
mengenai agama, seolah-olah semua agama harus punya Nabi, Kitab Suci
tertulis, rumah ibadah, gerakan ibadahnya, siapa yang berhak menentukan
semua itu? Konsep “agama-agama dunia” dengan “agama lokal” itu
berbeda, apakah harus identik dengan itu? Definisi agama terlalu sempit
jika harus demikian.

Perlu kiranya pengenalan mengenai ajaran leluhur dimasukkan ke dalam
kurikulum pemangku kebijakan, sehingga dari Sekolah Dasar mereka
mengetahui adanya ajaran leluhur, agama selain enam yang sudah biasa
disebutkan. Tentu dampaknya, ketika mereka hidup dalam realitas
masyarakat dan bertemu dengan ajaran leluhur atau para Penghayat,
mereka mempunyai pemahaman dasar mengenai ajaran leluhur,
stigmatisasi, prasangka yang aku rasa bakal berkurang.

Fenomena di masyarakat memiliki sifat kompleks, termasuk kejadian
diskriminasi dan stigmatisasi yang ku alami. Kompleksitas ini dapat diurai
dengan pengembangan Ice berg analysis dengan U teori yang dilakukan
oleh Otto Scharmer.

I 105



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Bagi Scharmer, diskriminasi serta stigmatisasi yang dialami kawan-
kawan penghayat hanya pola dan tren yang terjadi di permukaan saja. Pola
dan tren ini semakin terpelihara tatkala didukung dengan sistem atau
struktur sosial di masyarakat yang disebut sebagai struktur penyebab.
Struktur penyebab ini salah satunya ialah kebijakan pemerintah Orde Baru
yang melarang Penghayat Kepercayaan melalui PNPS nomor 1965. Namun
akar massalah diskriminasi dan stigmatisasi ini berada pada cara pandang,
perpektif, dan paradigma masyarakat yang di dalam teoriice berg
analysis dikenal sebagai mental model/paradigma.

Mental model-lah sumber terjadinya diskriminasi dan stigmatisasi
terhadap Penghayat Kepercayaan. Untuk mengubah mental model yang
ada di masyarakat solusi yang ditawarkan oleh Scharmer adalah dengan
melakukan upaya rethinking atau mengembangkan paradigma baru.
Mengembangkan paradigma baru, bisa dilakukan melalui pertemuan atau
perjumpaan antara pihak yang memiliki paradigma berbeda dengan
kelompok bersangkutan.

Pasca rethinking, upaya selanjutnya adalah redesigning atau menata
ulang struktur sosial-stuktur penyebab. Sebagai misal adalah dengan
mendorong diterbitkannya aturan yang tidak diskriminatif terhadap
Penghayat Kepercayaan. Terakhir, dengan cara melakukan reframing atau
membingkai ulang pola tren di masyarakat dengan bentuk yang lebih ideal.

Inilah mengapa, walau sudah ada Putusan MK Nomor 97/PUU-XIV/2016
sudah diterbitkan, namun diskriminasi atau stigmatisasi masih terus ada.
Upaya rethinking sebenarnya tidak seberat redesigning. Rethinking ini
dapat dimulai dari diri sendiri karena paradigma dan cara pikir tersebut
bergantung pada pribadi masing-masing. Karena untuk bisa menerima
keberbedaan dimulai dengan keterbuakaan paradigma yang terbuka
dengan keberagaman.

Merajut keberagaman dan toleransi yang berkesan

Dengan banyaknya diskriminasi dan stigma tentu ini juga berdampak,
ada trauma ketika menunjukkan identitas yang sesungguhnya, keterbukaan
diri semakin berkurang ketika berada di lingkungan yang kiranya

106 I



Menyemai Keberagaman dari Sudut Pandang

“berbahaya” bagi keamananku. Memang kalau dilihat dari sejarahnya para
Penghayat banyak sekali mendapatkan diskriminasi entah itu dari
pemangku kebijakan atau pun dari masyarakat itu sendiri. Tapi, tidak semua
orang memiliki cara pandang yang buruk terhadap para penghayat, banyak
komunitas keberagaman yang peduli terhadap agama marginal dan
terpinggirkan. Peduli terhadap hak-hak sipilku sebagai seorang penghayat.

Program dari YIPC tentang membuat konten keberagaman adalah titik
balik kiranya aku berjuang untuk menghapus stigma yang selama ini
menempel kepada Penghayat bahwa Penghayat itu animisme, mistis,
klenik, sesat. Semua stigma itu muncul karena tidak adanya ruang-ruang
perjumpaan sehingga mereka tidak mengetahui apa yang terjadi
sebenarnya, akhirnya langsung mengeluarkan statement.

Semenjak mengikuti program dari YIPC, aku juga banyak mengikuti
kegiatan-kegiatan lintas iman. Banyak sekali manfaat yang aku terima yang
mana ini mengubah kembali cara pandang ku terhadap keberagaman, yang
dulu aku tidak suka terhadap orang-orang yang memakai pakaian agamis
karena sering mendiskriminasiku, dengan adanya ruang-ruang perjumpaan
ini mampu mengikis cara pandang ku, bahwa tidak selamanya orang yang
aku anggap tidak suka itu semuanya sepemikiran, ternyata banyak juga
yang peduli terhadap para penghayat.

Sering dipanggil menjadi narasumber untuk menjelaskan mengenai
Penghayat di beberapa kegiatan lintas iman, salah satu nama programnya
adalah “Café Religi” program dari JAKATARUB dan GKI, jadi nanti setiap
peserta dari berbagai kampus, berbagai latar belakang bebas bertanya
kepada agama apapun bukan saja agama 6 yang resmi, tetapi juga
menghadirkan agama marginal dan minoritas, seperti Baha'i, Sikh, Tao, dll.
Sangat senang bisa menebarkan keberagaman kepada semua orang.

Awal-awal tahun aku bergabung dengan JAKATARUB yang mana ini
adalah komunitas lintas iman di Bandung, banyak sekali ilmu yang aku
dapatkan tentang toleransi, karena anggotanya dari keyakinan yang
berbeda, aku mendapatkan sebuah pemahaman bahwa setiap agama itu
memiliki massalahnya masing-masing, seperti contohnya, kami para
penghayat masih susah di administrasi, pendidikan, dan pekerjaan. Kristen

I 107



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

permasalahannya jarang sekali mendapatkan surat izin untuk membangun
Gereja, tak sedikit pula banyak penolakan. Islam Syiah tidak tenang dalam
menjalankan keagamaannya salah satunya ketika melakukan kegiatan
asyuro.

Dialog antar iman berawal dari dialog antar teman. Aku memahami
kalimat tersebut sangat dalam maknanya, bahwa yang terpenting dari kita
temenan aja dulu, mau itu dengan orang Katolik, Hindu, Buddha, dll. Karena
pada dasarnya kita akan melihat seseorang itu sebagai manusia yang
seutuhnya tanpa melihat dia dari latar belakangnya, ketika kita sudah akrab
dengan teman yang berbeda kita tidak akan canggung untuk menanyakan
perihal keyakinan, dan rasa kemanusiaan kita akan bertambah, karena tidak
mungkin kita menghina keyakinan orang lain apa lagi itu adalah keyakinan
teman kita sendiri.

108 I



Serba-Serbi Refleksi Seorang Transpuan

Serba-Serbi Refleksi Seorang Transpuan
Jessica Ayudya Lesmana

Membicarakan isu sensitif juga perlu kebesaran hati, kepekaan
dan kemampuan menyimak dan mendengarkan, agar kebutuhan
kelompok transgender bisa diakomodir dengan bijak, tepat dan
baik.

Halo, perkenalkan, namaku Jessica Ayudya Lesmana. Teman-teman
sering memanggilku Jessica. Saat ini aku berdomisili di Kota Yogyakarta. Ya,
kota yang katanya menjadi miniatur keberagaman. Bukan hanya
keberagaman agama, tetapi juga keberagaman ekspresi gender, salah
satunya dari kelompok transpuan.

Salah satu di antara banyak persoalan adalah panggilan untuk nama
transgender. Banyak masyarakat yang belum paham atau tidak mau paham
terhadap panggilan identitas ini. Seperti memanggil transpria sebagai
“mbak”, kata ganti sebutan untuk perempuan yang masih saja terjadi,
sebutan “banci”,”bencong” atau sebutan olokan dengan Bahasa khusus

” . n

seperti “ses”, "cong” dan sebutan yang cenderung menyakitkan.

Panggilan layak untuk transpuan

Alternatif untuk kesopanan masyarakat awam memanggil dengan
sebutan “kak”. Sebutan “kak” cenderung netral. Padahal jika diteliti,
panggilan “kak” yang berasal dari kata kakak berlawanan kata dari adik yang
sering juga disingkat “dek”. Kakak menunjukkan tingkat dominasi
subordinasi dari adik yang artinya kakak lebih maskulin dan adek lebih
feminism. Kata adik juga sering digunakan oleh sepasang kekasih lelaki
kepada pasangan perempuannya. Kata “kak” pun cenderung dikotomi.

Untuk menghindari kesalahpahaman dan menciptakan ruang aman dan
nyaman bagi identitas transgender, sebaiknya ditanyakan dia mau dipanggil
apa, dan gunakan kata ganti lelaki untuk transpria atau kata ganti
perempuan untuk transpuan. Isu LGBT pun sebenarnya juga bias dengan

I 109



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

kebutuhan transgender, mengingat transgender bukan sebuah orientasi
seksual melainkan sebagai identitas valid.

Transgender tidak dianggap lagi sebagai penyakit pada tahun 2018.
Penerimaan diri dan masyarakat pun juga membutuhkan perhatian khusus,
mengingat kasus-kasus penusukan transgender pada tahun 2020 ada di
daerah Palangkaraya dan Aceh. Lalu pembakaran yang terjadi pada
identitas ini di Jakarta untuk kasus penusukan, korban bahkan bekerja di
salon rumahnya, lantas ditusuk hanya karena identitasnya.

Ironi memang, kasus-kasus penusukan, pembunuhan, pembakaran
membuktikan bahwa identitas ini dianggap sebagai antagonis masyarakat,
sehingga patut diperlakukan tidak manusiawi. Kasus yang terjadi pada
transgender juga membuktikan pelanggaran HAM yang masih terjadi.

Kemudian persoalan paling penting yang wajib diketahui Bersama
adalah penerimaan diri dan masyarakat terhadap identitas transgender ini
ketika perlakuan sudah adil, tidak timpang dan dapat memperlakukan
transgender sesuai kebutuhannya itu diharapkan bisa dilakukan oleh
masyarakat pada umumnya.

Ketika penerimaan identitas transgender sudah dilaksanakan di
masyarakat, maka kebebasan transgender untuk berkeyakinan dan
beriman dapat dilaksanakan secara aman dan nyaman. Karena masyarakat
masih bias terhadap identitas ini, maka identitas transgender pun kurang
bisa mengekspresikan cara ibadahnya. Belum lagi aturan ibadah yang
belum luwes terhadap identitas ini.

Masyarakat awam yang sebagian masih menganggap identitas ini
melanggar kodrat dan laknat pun menambahi deretan kesulitan
transgender untuk mengekspresikan cara ibadahnya. Belum lagi isu sensitif
ini ketika dibicarakan akan ditolak oleh kelompok reaksioner secara keras,
persekusi dan penyiksaan bisa terjadi oleh transgender, jika mereka tidak
memiliki cara atau strategi beribadah yang aman.

Diharapkan ketika isu sensitif diangkat akan diberi perhatian, ditanggapi
dan diberi ruang, dihormati hak-haknya untuk hidup, untuk beribadah, dan
dijauhkan dari candaan, olok-olok juga memperlakukan individunya sebagai
manusia yang setara. Karena sekarang masyarakat sudah mulai paham dan

110 I



Serba-Serbi Refleksi Seorang Transpuan

kritis terhadap masing-masing personal individunya, bukan kepada
kolektifnya. Membicarakan isu sensitif juga perlu kebesaran hati, kepekaan
dan kemampuan menyimak dan mendengarkan, agar kebutuhan kelompok
transgender bisa diakomodir dengan bijak, tepat dan baik. Sebagaimana
beberapa kisah berikut seputar penerimaan transpuan di Kota Jogja.

Jogja istimewa dan penerimaan transpuan

Tak jarang jika ada acara 17 Agustusan, hajatan nikah, atau sekadar
hiburan, warga selalu menanggapi wanita pria (waria). Waria diperlakukan
setara, hingga jembatan penghubung antara Kricak Kidul dan Jalan
Sidomulyo diberi nama jembatan “Banci”, karena banyaknya waria yang
datang dan pergi silih berganti. Yogyakarta adalah daerah multikultural di
Indonesia. Ada banyak suku yang datang ke sini untuk melanjutkan
pendidikan, menikmati kebudayaannya, rekreasi, dan menyambung hidup.

Biaya hidup di Yogyakarta juga relatif murah, bisa dijangkau dan
berhemat. Kota ini pun dihuni oleh beragam kelompok minoritas, seperti
agama abangan yang meski hampir luntur di kota ini, namun budayanya
masih bernafas. Kelompok abangan ini bermukim di daerah Kricak Kidul,
daerah Jogja yang berbatasan dengan Kab. Sleman.

Dahulunya, Kricak Kidul adalah tempat yang padat penduduk dengan
banyak sekali aktivitas ekonomi yang berkembang di daerah ini. Di
kilometer enam Jalan Magelang, pagi hari akan ada pasar yang sudah
dibuka. Daerah ini juga dihuni oleh bermacam-macam orang, seperti dari
Bugis dan Medan; kebanyakan memang orang-orang dari perantauan.
Karena di tempat ini dahulu bebas sekali akses keluar masuk penghuninya.
Begitu pula akses ke jalan raya, dan tempat-tempat publik yang mudah
dijangkau, sehingga identitas waria banyak yang bermukim di sini.

Untuk mencari kontrakan, waria yang menyambung hidup di kota ini
berdatangan dan menghuni daerah Kricak Kidul. Dahulu, daerah ini juga
terdapat banyak preman, dan anak-anak jalanan yang bermukim, hingga
kerusuhan dan pertengkaran sering terjadi. Warga Kricak sangat terbuka
oleh penghuni baru, tak terkecuali oleh waria. Waria pun diterima untuk
kontrak dan bermukim di daerah ini.

I 111



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Tak jarang jika ada acara 17 Agustusan, hajatan nikah, atau sekadar
hiburan, warga selalu menanggapi waria. Waria diperlakukan setara, hingga
jembatan penghubung antara Kricak Kidul dan Jalan Sidomulyo diberi nama
jembatan “Banci”, karena banyaknya waria yang datang dan pergi silih
berganti.

Sedang mobilitas waria adalah pekerja seks dan pengamen, membuat
identitas ini dipertanyakan moralnya, tak jarang pertengkaran dan adu
mulut pun terjadi. Banyak sekali hal negatif yang distigmakan oleh warga
kepada identitas waria. Seiring berjalannya waktu, pemekaran wilayah
Jogja terjadi, hingga bagian kampung Kricak belakang setelah jembatan
Banci itu menjadi wilayah Sidomulyo.

Hal ini menguntungkan warga, karena sebagian warga juga sering
mempertanyakan moral waria. Tak jarang anak kecil juga menghina, mem-
bully dan mengganggu identitas ini. Banyak waria yang bertahan hingga
puluhan tahun di Sidomulyo Kricak, karena sudah merasa aman dan
nyaman tinggal di wilayah ini. Semua warga Kricak dan Sidomulyo
sebenarnya menerima waria, hanya saja memang ada oknum yang sering
berulah tak wajar dengan identitas ini, hingga stigma negatif melekat pada
identitas ini.

Jogja adalah kota dengan budaya ramah tamah, hingga para waria
diterima di Kampung Kricak Kidul-Sidomulyo. Bahkan di aplikasi whatssap
dan google maps Jogja menamakan jembatan yang ada di situ sebagai
jembatan Banci. Hal ini karena dahulu banyak sekali waria yang ada di
kampung Kricak. Apresiasi kota Jogja terhadap waria pun baik, karena ada
nilai-nilai yang setara untuk memperlakukan identitas ini.

Dalam prinsip Kebebasan Beragama dan Berkeyakinan (KBB) pun waria
dibebaskan untuk mengikuti ibadah, namun karena aturan normatif, waria
menyesuaikan ibadah dengan caranya sendiri. Kampung Kricak Kidul
sampai sekarang sudah kuat dengan stigma bahwa itu tempat tinggal para
waria. Hingga banyak sekali yang meneliti kampung ini sebagai tempat
inklusi masyarakat.

Jembatan “Banci” menjadi simbol penerimaan kota Jogja terhadap
identitas waria. Selain dapat diakses di internet, jembatan ini menjadi

112 I



Serba-Serbi Refleksi Seorang Transpuan

penghubung antara identitas yang diliyankan, dengan identitas mayoritas.
Inklusi sosial ini menjadi bukti bahwa Jogja mau terbuka dan menerima
identitas yang beragam.

Sudah sepatutnya keragaman menjadi salah satu ciri manusia beragama.
Karena saya yakin ragam corak jiwa manusia berwarna-warni, tidak hanya
hitam dan putih. Manusia dengan segala kompleksitasnya perlu dipahami
secara wajar, termasuk bagaimana realitas seseorang dalam
mengekspresikan ajaran imannya.

Transpuan dan keimanan: sebuah dilema

Saat ini, beberapa narasi yang menolak transgender masih ada, sebut
saja pada tiga agama samawi (Yahudi, Kristen dan Islam) yang secara jelas
terdapat ayat-ayat yang merujuk pada penolakan identitas ini.

Contohnya dalam agama Islam, salah satu dalil yang digunakan untuk
menolak identitas ini adalah hadis berikut, “Laknatlah perempun yang
menyerupai laki laki maupun sebaliknya”. Bahkan dalam Kitab Perjanjian
Lama juga menyebut transgender ditolak karena dianggap bentuk kekejian
bagi Tuhan.

Namun, ketika mengobjektifikasi transgender kita juga harus
membongkar realitas yang ada, bagaimana institusi agama menilai identitas
ini. Kita juga harus menilai dari perspektif individu transgender. Memang
perspektif paling keras yang dihadapi oleh kelompok transgender adalah
perspektif agama. Bagaimana tiga agama samawi ini menolak keras
identitas ini hingga ada narasi kekejian bagi tuhan, laknat, dan melanggar
kodrat; semua itu harus dibongkar realitanya.

Nilai spiritualitas tentunya ada pada setiap individu pemeluk agama tak
terkecuali transgender. Kelompok transgender dianggap tidak pantas untuk
melakukan ibadah, dikarenakan cara hidup mereka tidak pada umumnya,
juga agama menilai hitam putih atas identitas ini. Artinya kesalahan sudah
pasti distigmakan karena cara hidup, orientasi seksual bahkan cara berpikir
transgender yang masih dianggap liyan.

Konflik sosial juga sering dibenturkan dengan nilai agama. Artinya ketika
bersosial dengan masyarakat transgender juga harus berjuang dengan

I 113



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

bullying, hinaan, dianggap sebelah mata atas identitasnya dan cara
mengekspresikan dirinya secara hayati.

Masyarakat cenderung masih takut, mempertanyakan, juga tak sedikit
yang menolak karena kembali lagi pada alasan agama. Agama menjadi
“benar” di masyarakat, karena agama dianggap penting dalam konteks
hubungan masyarakat komunal dengan Tuhannya. Juga ditambahi dengan
persoalan konflik keluarga. Karena jika diteliti lebih dalam, sebagian
transgender mengalami kekerasan dalam keluarga dengan bentuk
pengusiran, pelecehan karena identitasnya berbeda, penolakan karena
ekspresinya dan semuanya juga kembali kepada agamalah pangkal
kebenaran yang dipegang mayoritas komunitas keluarga.

Ditambah lagi pesoalan konflik batin pada diri transgender. Penulis rasa
inilah perjuangan paling keras, karena mencari sebab musabab transgender
harus berproses cukup lama, dan perlu kebesaran hati kalau identitas ini
ditolak oleh sebagian masyarakat, keluarga dan agama. Konflik batin
transgender beragam dan menyelesaikannya dengan waktu yang berbeda
antara individu transgender satu dengan yang lain.

Semua konflik di atas jika dibongkar lagi realitasnya akan menemukan
pola bahwa agama berperan cukup penting dalam kehidupan transgender.
Agama bagai pisau bermata banyak untuk menyerang identitas ini.
Penafsiran keagamaan perlu kajian spesifik agar adil bagi transgender.

Mengingat Tuhan adalah milik semua umat. Tuhan dipercaya
menyayangi semua umatnya tanpa terkecuali. Jika memakai bahasa
ketuhanan, maka Tuhanlah yang lebih paham apa yang dikehendaki oleh
umatnya.

Agama menjadi terkotak-kotak karena bikinan manusia; manusia hidup
secara komunal hingga akhirnya banyak cabang-cabang agama. Narasi
agama vyang cenderung menolak eksistensi transgender patut
dipertanyakan kembali, karena sejatinya agama membuat manusia
menyayangi sesamanya.

Jika agama membicarakan kemanusiaan, maka sudah sepatutnya
transgender juga dapat melaksanakan ibadah spiritualnya tanpa harus

114 I



Serba-Serbi Refleksi Seorang Transpuan

ditolak apalagi dengan alasan ekspresi dan penampilan yang tidak pada
umumnya.

Sudah sepatutnya keragaman menjadi salah satu ciri manusia beragama.
Karena penulis yakin ragam corak jiwa manusia berwarna-warni, tidak
hanya hitam dan putih. Manusia dengan segala kompleksitasnya perlu
dipahami secara wajar.

Dengan membongkar persoalan dan konflik transgender yang berkaitan
dengan agama, diharapkan kemanusiaan semakin menancap pada tiap
individu, karena perjuangan transgender bukan hanya pada persoalan
agama, namun ada juga pada keluarganya, sosial masyarakat dan juga
konflik batinnya. Agama paling keras menantang identitas ini, tetapi
ironinya agama dan ajarannya harus menerima semua manusia tanpa
terkecuali untuk beribadah kepada Sang Pencipta dengan penuh kasih.
Karenanya, daripada semakin menjauhkan transgender dari ajaran agama,
tentu lebih baik merangkul mereka untuk bisa hidup penuh kasih dalam nilai
agama. Hal ini bisa dilakukan, salah satunya melalui gerakan literasi.

Gerakan literasi perempuan transgender

Bacaan menjadi penting karena hal ini dapat secara drastis mengurangi
stigma, hinaan dan hal-hal negatif lainnya yang kebanyakan menyangkal
identitas ini. Ketika perempuan transgender mendapatkan kesempatan
yang sama untuk bersuara melalui diskusi, aksi, tulisan maupun dilibatkan
dalam hal-hal akademis, maka masyarakat pun akan melihat bahwa
identitas ini juga mau dan memiliki motivasi untuk belajar.

Sudah menjadi budaya di Indonesia bahwa membaca, menulis, aksi dan
diskusi dilakukan untuk mencari persoalan-persoalan yang ada di
masyarakat dan mendapat titik temu. Salah satunya di Kota Yogyakarta.
Kota ini menjadi tempat para pelajar, mahasiswa dan akademisi untuk
mencari pendidikan, dan pengalaman dari majemuknya penduduk
setempat.

Gerakan di Yogyakarta pun termasuk berkembang pesat, mengingat
pemuda-pemudinya cukup progresif memikirkan berbagai persoalan yang

I 115



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

ada di masyarakat untuk dibicarakan kemudian ditemukan jawabannya
bersama-sama.

Selain itu, berkembangnya teknologi termasuk media sosial membuat
segalanya menjadi dekat melalui handphone dan mudah dijangkau. Proses
pertemuan dan diskusi mengikuti jalannya pendidikan-pendidikan yang ada
dalam institusi/organisasi.

Bagi perempuan transgender, organisasi menjadi sebuah kemewahan
tersendiri. Akses yang tidak setara, dan pemenuhan kebutuhan yang
timpang membuat identitas ini masih harus berjuang di ranah pendidikan.

Salah satu upaya memajukan minat perkembangan diri dan upaya
strategi penerimaan diri adalah dengan menggagas lapak baca transpuan.
Tujuannya agar masyarakat dapat membaur dengan identitas ini, ditemani
dengan bahan-bahan bacaan membuat masyarakat dapat menerima
identitas ini dengan perspektif akademis. Lapak baca transpuan untuk
masyarakat menyediakan buku-buku tentang seksualitas, feminisme,
penerimaan diri, body positivity, dan buku-buku bermutu lainnya.

Salah satu upaya mendirikan lapak baca ini adalah untuk mengurangi
stigma yang melekat pada perempuan transgender mengenai buruknya
tingkah laku. Kemudian juga norma agama yang “melaknat” identitas ini
dan perilaku identitas ini yang sarat dengan “keburukan” hingga identitas
ini sering diliyankan.

Perempuan transgender juga mengalami diskriminasi berlapis,
dikarenakan banyak dari mereka yang tidak mendapat akses pendidikan
yang setara, sehingga masyarakat awam pun cenderung peyoratif
(mengolok-olok) pada identitas ini.

Bacaan menjadi penting karena hal ini dapat secara drastis mengurangi
stigma, hinaan dan hal-hal negatif lainnya yang kebanyakan menyangkal
identitas ini. Ketika perempuan transgender mendapatkan kesempatan
yang sama untuk bersuara melalui diskusi, aksi, tulisan maupun dilibatkan
dalam hal-hal akademis, maka masyarakat pun akan melihat bahwa
identitas ini juga mau dan memiliki motivasi untuk belajar.

Tentunya inkusifitas juga dipertimbangkan. Inklusifitas harus dipakai dua
sisi dari individu transgendernya, juga masyarakatnya. Ketika dua hal ini

116 I



Serba-Serbi Refleksi Seorang Transpuan

bertemu, maka peluang yang didapat untuk perempuan transgender
memperoleh kebaruan pengetahuan lebih luas lagi; dan kendala-kendala
sosial dapat tertangani dengan baik. Kendala sosial yang sering dialami oleh
kelompok perempuan transgender adalah pembedaaan perlakuan ketika di
forum. Identitas ini sering dianggap bahan lelucon saja atau untuk mengisi
acara hiburan; objektifikasi yang semena-mena. Tidak jarang pendapatnya
tidak dihiraukan, hanya sebagai pelengkap saja.

Tentunya ini dapat dikurangi jika semuanya mendapat akses yang setara.
Mengingat ada 114 transpuan yang terdaftar di organisasi transpuan di
Yogyakarta. Belum lagi individu yang memilih untuk tidak berorganisasi
masih banyak. Semuanya memiliki rentang umur yang berbeda, ras dan
latar belakang yang beragam pula.

Seringkali masyarakat pada umumnya menyamaratakan kelompok ini
dengan melihat faktor-faktor yang sudah disebutkan sebelumnya.
Kedepannya kendala-kendala ini berkurang dan dapat menumbuhkan
minat baca, masyarakat awam pun semakin inklusif terhadap identitas ini.

Sebenarnya perempuan transgender dan bacaan bukan sesuatu yang
baru, karena banyak sekali gerakan progresif di belahan bumi lain yang
melibatkan perempuan transgender di kegiatan-kegiatan akademik.
Pelibatan mereka juga ditunjang dengan fasilitas-fasilitas yang memadai,
tanpa diskriminasi dan perempuan transgender tidak lagi dianggap sebagai
pelengkap saja, tetapi juga dilibatkan untuk berkontribusi dalam kegiatan
intelektual dan berkesempatan sama dengan identitas lainnya. Karena
bacaan menjadi penting dan menarik untuk selalu diikuti dalam kehidupan.

I 117



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

118 I



Radikal dalam Mencinta

Radikal dalam Mencinta
Lorenzo Vicario Esquivelda Fellycyano

Mengasihi sesama, loving neighbor, secara tuntas artinya tidak
menyakiti, bahkan mengharapkan kemalangan pun tidak.® Sulit,
iya. Kita memang tidak menghuni dunia utopis. Konflik
bersenjata di  sana-sini. Bahkan kenyataannya, saling
menjatuhkan antartetangga dan anggota keluarga pun
sedemikian mudah menjadi tema di layar kaca, lalu di web jadi
cacian dan makian warganet tentang bobroknya pertelevisian
kita.

Terik siang itu seperti biasanya di Kalimantan Barat. Tetapi siang itu tak
sepanas ucapan seorang pastor pada saya. “Bilang antikekerasan, kan,
karena dulunya yang membunuh umat.” Saya berdiri mematung beberapa
saat, sembari memikirkan respons yang tepat. Jelas kikuk.

Obrolan kami sebenarnya santai saja hari itu, selepas makan siang. Sang
pemuka agama, yang akan dipanggil romo jika ia tinggal di Jawa, baru saja
selesai melumatkan santapannya. Saya hendak beranjak mengambil minum
di seberang ruang ketika ia menanyakan afiliasi denominasi saya.

“Kristen apa kau?” tanyanya tedas, persis stereotip bagi orang Timur.
Atau pula Batak di Barat sana? Setidaknya untuk standar orang Jawa,
mereka bisa dianggap sama kasarnya. Saya yang sudah tinggal di lokasi
Kuliah Kerja Nyata ini selama beberapa hari tak terperanjat dengan nada
bicaranya. Toh, di kampus pun beragam karakter mahasiswa dan budaya
yang mereka bawa sudah cukup jadi pembiasaan diri.

Menjawab figur Katolik itu, saya langsung saja berkata, “Anabaptis...
Mennonit, Pastor.” Tak dinyana, ia merespons seperti saya tuliskan di atas.

3« . mintalah berkat bagi orang yang mengutuk kamu....” Lukas 6:28, TB LAI.
I 119



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Jelas ia memiliki sebagian pengetahuan tentang anak-anak Reformasi.
Peristiwa yang ia rujuk baru saja saya tahu darinya.

Pembangkang yang sama-sama dibenci Protestan dan Katolik

Bicara tentang denominasi (aliran dalam kekristenan), kelompok
Anabaptis—Mennonit (bahasa Inggris: Mennonite) adalah buah reformasi
gereja abad XVI. Kaum Anabaptis dikenal sebagai gerakan reformasi radikal
kala itu. Mereka jengah dengan pembaruan setengah-setengah yang
dilakukan oleh tokoh seperti Martin Luther.

Melihat sikap para tokoh pembaru gereja di masa itu—yang masih saja
melakukan praktik-praktik yang dianggap tidak sesuai dengan teladan
Yesus—beberapa orang membentuk komunitas Kristen mereka sendiri di
Jerman, Belanda, dan Swiss. Perkumpulan mereka adakan secara diam-
diam dari satu rumah ke yang lain. Mereka saling mengajar tanpa dikotomi
kelas klerus—awam. Baptisan hanya dilakukan pada mereka yang mengaku
percaya dengan kesadaran penuh.

21 Januari 1525* disepakati di kemudian hari sebagai tanggal berdirinya
mazhab ini. Itulah saat tokoh-tokoh gerakan seperti Felix Manz dan Conrad
Grebel saling membaptis ulang di antara mereka yang dahulu menerima
baptisan bayi—demikianlah ejekan bagi kaum ini: pembaptis ulang,
anabaptis.

Aliran dalam kekristenan berkembang seperti cabang-cabang pohon
mangga tua di lapangan SD saya. Anabaptisme sebagai satu dari sekian
banyak ranting juga bercabang lagi, salah satunya Mennonit, sebutan bagi
mereka yang dahulu condong pada pengaruh Menno Simons. la dulunya

4 Dalam pandangan monogenesis, yakni bahwa Anabaptisme muncul dari satu
gerakan di Swiss. Beberapa sejarawan lain mendukung gagasan bahwa
Anabaptisme muncul di berbagai tempat yang kemudian bersepaham melalui
Pengakuan Iman Schleitheim pada 24 Februari 1527.

120 I



Radikal dalam Mencinta

adalah imam Gereja Latin. Sangsi akan ajaran Katolik, ia lantas bergabung
dengan kelompok baru ini.®

Jadikanlah kami pembawa damai-Mu®

“Bisa jadi,” pikir saya setelah beranjak dari depan sang pastor, “kata-kata
pastor tadi benar.” Nyatanya, sebagian komunitas Anabaptis di Eropa
memang dibuat geram kala itu. Pemberontakan Minster sebabnya.
Kelompok Anabaptis Obbenit—termasuk Menno Simons di dalamnya—
jelas malu dengan gerakan ekstremis sesama Anabaptis di Jerman itu.
Bukannya membawa damai Kristus, mereka melancarkan revolusi lalu
memaksa seisi kota beralih ke Anabaptisme.”

Nilai pembeda vyang ditawarkan oleh gereja Mennonit adalah
antikekerasan. Tentu ada ciri khas lain: bahwa semua orang Kristen bisa
menjadi imam, tidak boleh bersumpah, dan menjalankan disiplin gereja.
Palmer Becker, seorang teolog Mennonit, merangkumkan kepercayaan
Anabaptis dalam tiga nilai pokok: Yesus sebagai sentral iman, komunitas
sebagai pusat hidup, dan rekonsiliasi sebagai inti karya orang Anabaptis.®

Pertanyaannya kemudian, bukankah nilai-nilai tersebut juga ditemukan
di tempat lain, tidak eksklusif milik Anabaptis? Tentu kita temukan karya
bina damai (peacebuilding), di dalam pun di luar kekristenan. Namun di sini,

> Menno Simons mempertanyakan doktrin transubstansiasi (perubahan mistik
roti dan anggur ekaristi menjadi tubuh dan darah Kristus) dan praktik pembaptisan
(tanda atau pengakuan percaya pada pokok-pokok iman Kristen) pada bayi.

6 Lirik lagu oleh Sebastian Temple, Make Me a Channel of Your Peace, yang
diadaptasi dari Doa Santo Fransiskus dari Assisi, suatu tuntunan reflektif bagi aktivis
perdamaian.

7 Kekerasan selama mereka berkuasa gamblang dicontohkan dalam tulisan
Lawrence Ressler, “When Anabaptists Were Terrorists,” The Mennonite, 22
November 2017, https://themennonite.org/opinion/when-anabaptists-were-
terrorists/. Mereka mengusir orang keluar dari kota dalam bekunya musim dingin
tanpa perbekalan, mengeksekusi semena-mena, dan memberlakukan poligami tapi
menghukum mati perempuan bersuami dua.

8 Uraian lengkap di Palmer Becker, Anabaptist Essentials: Ten Signs of a Unique
Christian Faith (Harrisonburg, VA: Herald Press, 2017).

I 121



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

menghidupi kaidah antikekerasan secara radikal adalah rohnya. Mengutip
Palmer Becker, membawa damai adalah jantung hati Injil.°

Radikalnya pengalaman iman Anabaptis ini kentara di sepanjang
sejarahnya. Ajaran bina damai Anabaptis termanifestasi dalam diri Dirk
Willems. la dikenal sebagai penyelamat nyawa orang yang hendak
membunuhnya. Di Indonesia, Laskar Hizbullah di Solo berelasi baik dengan
Paulus Hartono, seorang pendeta Mennonit.°

Tak mudah bagi kita menjadi sedemikian radikal. Saya kadang juga
dibuat dilematis. Ketika sekolah menanamkan patriotisme, kesetiaan utuh
pada negara, Anabaptisme tegas memisahkan kuasa gereja dan negara,
menolak mengangkat senjata—tentu saja termasuk menjadi tentara, baik
mendaftar sendiri maupun dipaksa dalam kedaruratan perang.

Kekerasan saja ditolak, perang apalagi

Kehidupan orang-orang Kristen awalnya tampak sangat suci. Sebelum
menjadi agama Kekaisaran Romawi di tahun 300-an, mereka menolak
perang. Yesus dipercaya serius kala mengatakan pada para murid,
“Kasihilah musuhmu.”*! la tidak sedang keseleo lidah seperti para pejabat
yang berkomentar kontroversial di publik.

Keseriusan pengikut Yesus Kristus terbukti dengan kisah-kisah
kemartiran mereka yang tampak pasrah tapi penuh harap. Di arena
gladiator, singa-singa memangsa mereka yang terus berdoa memohonkan
ampunan sambil menantikan pertemuan mereka dengan Sang Guru.
Sayangnya kemapanan mengubah domba menjadi serigala.

Sejak kekristenan lekat dengan negara, ajaran-ajaran Yesus dikikir. Para
pemikir Kristen banyak mengutak-atik doktrin sehingga tidak mengganggu

% Becker, Anabaptist Essentials, 137.

10 Kisahnya ditulis dalam buku oleh Agus Suyanto dan Paulus Hartono, Laskar
dan Mennonite: Perjumpaan Islam—Kristen untuk Perdamaian di Indonesia (Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2016). Dr. Kees de Jong memberi judul untuk pengantarnya:
Pertemuan dengan “Radikal yang Lain”.

11 Beberapa bagian Injil menuliskannya, seperti menurut catatan Lukas, 6:27—
36.

122 I



Radikal dalam Mencinta

kepentingan ekspansif Romawi. Dalam nuansa Christendom kemudian,
agama menjadi rekanan negara dalam berkuasa. Tentara kini haruslah
beragama Kristen.

Para serdadu berpanji-panji salib pergi membunuhi dalam lindungan
prinsip just war yang pertama-tama dicetuskan oleh Santo Agustinus dari
Hippo. Santo Thomas Aquinas dan sederet tokoh kristiani lain merumuskan
detail aturannya, agar suatu perang dapat dibenarkan.

Bahkan sekali pun Konvensi-konvensi Jenewa abad ke-20 yang mengatur
hukum perang tidak cukup diinspirasi oleh gagasan just war ala kekristenan,
rasanya tak jauh beda.? Esensi perang tetaplah kekerasan yang tak pantas
dirasionalkan.

Barulah pada abad terakhir ini gelombang mendukung sikap pasifisme
bergulung-gulung datang.’* Mungkin karena trauma dari perang-perang
dunia membekas begitu dalam. Konflik bersenjata berikutnya pun
mengecewakan, berlarut-larut, dan hasilnya pun tak keruan seperti Perang
Vietnam.

Melampaui pasifisme, tawaran Jalan Ketiga Yesus bukanlah suatu
bentuk ketidakberdayaan.* Memberikan juga yang kanan jika pipi kiri
ditampar lebih merupakan ungkapan keaktifan nirkekerasan. Daripada
sekadar pasrah, pasif, kita diajak melawan tanpa kekerasan.®

12 | ebih lanjut di Jessica Whyte, “The ‘Dangerous Concept of the Just War’:
Decolonization, Wars of National Liberation, and the Additional Protocols to the
Geneva Conventions,” Humanity 9, no. 3 (15 Januari 2019),
http://humanityjournal.org/issue-9-3/.

13 J. Howard Kauffman, “Dilemmas of Christian Pacifism within a Historic Peace
Church.” Sociological Analysis 49, no. 4 (1989): 368-85.

14 Baca lebih lanjut dalam Walter Wink, Jesus and Nonviolence: A Third Way
(Minneapolis, MN: Fortress Press, 2003).

5 Editorial, “Peace More Than Pacifism,” Canadian Mennonite 19, no. 23 (18
November 2015), https://canadianmennonite.org/stories/peace-more-pacifism.

I 123



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Ragu menolak kekerasan mentah-mentah

Mungkin kebetulan saja jika saya sering membawakan sesi “Konflik
Tanpa Kekerasan” kala memfasilitasi Peace Camp.® Tak ada sangkutannya
dengan afiliasi religius saya. Tetap saja, itu suatu kebetulan yang indah.

Dalam obrolan-obrolan di sela-sela sesi, tidak jarang rekan-rekan muda
menunjukkan aspirasinya untuk peperangan. Dukungan terhadap usaha
angkat senjata tampak agak canggung mereka tunjukkan. Bagaimana tidak,
forum besar mereka baru saja menggiring opini peserta agar berkonflik
tanpa kekerasan.

Seringkali saya dengar suara-suara sumbang. Tampak mengiyakan cara-
cara tanpa kekerasan, tapi ragu unjuk posisi mereka sebenarnya. Sebagian
peserta percaya, kekerasan masih bisa dibenarkan.

Two wrongs don’t make a right. Saya menolak kekerasan, demikian
menurut Mahatma Gandhi, karena ketika tampaknya ia membawa
kebaikan, kebaikan itu hanya sementara; kejahatan yang ditimbulkannya
tidak lekang oleh waktu. Kekerasan selalu akan menghasilkan kekerasan
yang lain."’

“Tergantung.” Demikian kita sering memberi jawab jika ditanya
bagaimana sikap yang tepat untuk suatu kasus. Apakah pendidikan yang
keras oleh orang tua, misalnya, bisa dibenarkan demi membentuk karakter
anak? Pantaskah melecut anak yang kesulitan belajar matematika?*®
Melihat rekaman yang ramai beredar baru-baru ini, saya jadi teringat
betapa bencinya saya waktu kecil untuk sekadar mengingat amukan orang
tua pada saya.

16 Student Interfaith Peace Camp, aktivitas untuk perjumpaan Muslim—Kristen
yang dikelola oleh Young Interfaith Peacemaker Community Indonesia, suatu
komunitas bina damai pemuda di Indonesia.

17 Franz Magnis-Suseno, Berfilsafat dari Konteks (Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 1991).

18 “vfiral Ibu Mengajar Matematika sambil Sabet Selang, Polres Malang Langsung
Turun,” Kumparan, 2 September 2020, https://kumparan.com/tugumalang/viral-
ibu-mengajar-matematika-sambil-sabet-selang-polres-malang-langsung-turun-
1u7gWhclhoo/full.

124 I



Radikal dalam Mencinta

Radikalisme cinta

Pemisahan gereja dengan negara, serta menolak mengangkat senjata
adalah keputusan radikal seorang Anabaptis—Mennonit. Sejarah sudah
banyak memberi pelajaran bahwa terlampau sulit bagi gereja yang nyaman
dengan kekuasaan untuk juga menghidupi jati dirinya sebagai kumpulan
pengikut Yesus Kristus.

Sayangnya, mendengar seorang mengaku sebagai Kristen radikal
memunculkan gambaran buruk, jauh dari nuansa kedamaian. Kebangkitan
ultrakonservatisme dalam beragama di dekade belakangan ini turut
mendegradasi citra kata ‘radikal’.’® Padahal, kata ini merujuk pada usaha
kembali ke akar.?’ Perubahan radikal adalah perubahan hingga ke inti dari
suatu keberadaan. Menjadi radikal bukan serta merta menjadi teroris.

Sebagaimana dipercaya kaum Anabaptis, kita semestinya mengimani
kepercayaan kita secara radikal. Bila tiada sistem religi yang mendorong
pada kejahatan, cinta semestinya menjadi laku hidup yang merasuk hingga
ke batang otak kita.?*

Kierkegaard, seorang eksistensialis, percaya bahwa mencintai sesama
merupakan prasyarat menjadi diri seutuhnya, yang autentik, di hadapan
Tuhan. Baginya, cinta ini tak pernah mengecewakan. la mengungkapkannya
dengan apik:

Jangan pernah ... berhenti berharap; bahwa musuh yang paling
kejam sekali pun, ah, dia yang dulu adalah sahabatmu, mungkin
menjadi sahabatmu lagi; adalah mungkin cinta yang menjadi dingin,

19 Sumanto Al Qurtuby, “Pacifying the Radicals: Religious Radicalism, Islamist
Militancy and Peacebuilding Approaches in Contemporary Indonesia,” JATI-Journal
of Southeast Asian Studies 24, no. 1 (2019): 1-24.

20 Bahasa Latin: radix, “akar”.

21 “saudara-saudaraku yang kekasih, marilah kita saling mengasihi, sebab kasih
itu berasal dari Allah; dan setiap orang yang mengasihi, lahir dari Allah dan
mengenal Allah.” 1 Yohanes 4:7, TB LAI.

I 125



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

menjadi panas kembali; karena itu jangan pernah menyerah untuk
siapa pun, bahkan pada saat terakhir.?

Iman injili sejati, Menno Simons katakan, mewujud dalam karya-karya
cinta. Cinta menjadi daya bagi kita untuk mengenakan pakaian pada yang
telanjang, memuaskan yang kelaparan, membebat yang terluka. Dalam
struktur sosial yang timpang, ia membela yang tertindas.?

Seperti Yesus perintahkan, “Doakanlah mereka yang menganiayamu,”?*
cinta radikal mengantar kita menjungkirbalikkan prinsip dunia. The
wounded healer, sang penyembuh yang terluka, dalam istilah Henri
Nouwen. Layanilah yang mencederaimu. Berilah tumpangan meski kita
sendiri pun pengembara di dunia. Mengimani Sang Cinta,”® dengan
demikian, berarti tidak meninggalkan dunia dalam kekeringan akan cinta,

lalu tidur di atas ranjang ketidakadilan.

Ajakan untuk semua

Separuh dari Hukum Kasih adalah, “Cintailah sesamamu seperti engkau
mencintai dirimu sendiri.”?® Ajaran cinta kasih tentu bukan klaim sepihak,
milik orang Kristen saja.?” Jika demikian adanya, kabar baik yang dibawa

22 sgren Kierkegaard, Works of Love, dalam Yanny Y. Mokorowu, Makna Cinta:
Menjadi Autentik dengan Mencintai Tanpa Syarat Menurut Sgren Kierkegaard
(Yogyakarta: Kanisius, 2016).

2 Menno Simons, Why | Do Not Cease Teaching and Writing, 1539. Untuk kritik
terhadap penekanan hanya pada aspek kepedulian sosial dari tulisan Menno
Simons tersebut, akses Ted Lewis, “True Evangelical Faith,” The Mennonite, 7 Juli
2009, https://themennonite.org/feature/true-evangelical-faith/. Meminjam istilah
John Wesley, personal holiness dan social holiness mestinya berjalan beriringan.

24 Injil Matius 5:44.

% “Allah adalah kasih, dan barangsiapa tetap berada di dalam kasih, ia tetap
berada di dalam Allah dan Allah di dalam dia.” 1 Yohanes 4:16b, TB LAI.

26 |njil Matius 22:39, BIS LAI.

27 Suatu ulasan yang menyinggung tentang A Common Word oleh Thomas E.
Reynolds, “Toward a Wider Hospitality: Rethinking Love of Neighbour in Religions
of the Book,” Irish Theological Quarterly 75, no. 2 (Mei 2010): 175-87.

126 I



Radikal dalam Mencinta

Yesus tersebut berarti jelas tepat bagi kita semua. Kasih terhadap sesama
bernilai universal, layak dikerjakan oleh siapa pun.

Mengasihi sesama, loving neighbor, secara tuntas artinya tidak
menyakiti, bahkan mengharapkan kemalangan pun tidak.? Sulit, iya. Kita
memang tidak menghuni dunia utopis. Konflik bersenjata di sana-sini.
Bahkan kenyataannya, saling menjatuhkan antartetangga dan anggota
keluarga pun sedemikian mudah menjadi tema di layar kaca, lalu di web jadi
cacian dan makian warganet tentang bobroknya pertelevisian kita.

Betapa pun tidak populer, kasih secara total itulah yang menjadi
penawar kebencian apapun. Tak ada menggunjingkan rekan sebaya,
memukul seteru, apalagi mengangkat senjata melawan negeri lain. Tuhan
lebih dulu mengasihi kita secara radikal®®, maka kita juga bisa berinisiatif
memulainya. Hadirkan surga di bumi seperti pesan lagu gubahan Pontas
Purba: Kumulai dari diri sendiri ... melakukan sikap yang benar. Kumulai dari
keluargaku, hidup memancarkan kasih-Mu.

28« _mintalah berkat bagi orang yang mengutuk kamu....” Lukas 6:28, TB LAI.
29 “Kita mengasihi, karena Allah lebih dahulu mengasihi kita.” 1 Yohanes 4:19,
TB LAL.

I 127



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

128 I



Puzzle Kehidupan

Puzzle Kehidupan
M. Hisyam Malik

Aku tak bisa mencipta
Diriku hanyalah ciptaan
Sebab kasih Tuhan
Yang semakin terasa

Telah terlanjur tulisan ini terkandung dalam hati. Laksana bayi pembawa
kabar gembira yang harus terlahir untuk menemani orang-orang di
sekitarnya. Merasakan belaian kasih orang tuanya. Menyaksikan
kemegahan ciptaan-Nya.

Perkenalkan namaku Hisyam. Sekarang aku masih tergolong sebagai
pemuda. Pemuda biasanya dikenal dengan semangat atau geloranya yang
menggebu-gebu. lbarat dalam cinta samudra akan diseberangi, gunung
yang tinggi akan didaki. Namun aku tidak seperti itu juga. Aku seperti
layaknya pemuda dalam dunia nyata, atau paling tidak menurut kenyataan
yang aku jumpai.

Aku terkadang bangun pagi dan tidur lagi, terkadang juga bangun lalu
lari pagi. Terkadang juga aku bangun pagi, mandi lalu diskusi, kalau ada
temen diskusi, misal waktu SR (bukan sekolah rakyat). Jangan keburu ingin
tahu SR itu apa, layaknya hidup yang sering kita jalani aja, banyak hal yang
tidak harus kita ketahui atau kita pahami pada saat ini juga.

Aku terlahir di sebuah desa yang dikelilingi oleh sawah, memiliki satu
masjid dan satu mushala. Jika kalian bertanya tentang gereja, maka aku
jawab tidak ada. Semua penduduk yang telah mati dirawat dengan tata cara
Islam, dimandikan, dikafani, disalati dan kemudian dikebumikan
menghadap ke kiblat.

Rasa syukur haruslah terus ku hayati, ku dalami sehingga itu bisa
mewujud ke dalam tindakan nyata. Aku bersyukur tumbuh besar dalam
masyarakat yang damai, jauh dari konflik agama, ras, suku atau
semacamnya. Diasuh dalam keluarga yang utuh merupakan nikmat yang
tidak terperi. Bagaimana konflik dalam keluarga tidak sampai membuat

I 129



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

bahtera rumah tangga pecah dan menenggelamkan semua penumpangnya.
Aku syukuri semua itu.

Adakah kehidupan di dunia ini yang tidak memiliki konflik, dalam
berkeluarga, bermasyarakat dan berbangsa? Bahkan jomlo pun yang hidup
menyendiri akan memiliki konflik. Aku bersyukur konflik-konflik yang terjadi
di sekelilingku tidak sampai membawa baku hantam atau adu fisik yang
berarti. Mungkin hanya perkelahian waktu SD, kenakalan waktu remaja
yang malah membawa keakraban setelahnya.

Setelah menyelesaikan Pendidikan sekolah dasar, aku melanjutkan ke
MTs, Madrasah Tsanawiyyah Mu’allimin Mu’allimat Rembang. Di sana aku
belajar seperti anak-anak SMP pada umumnya, hanya saja ada beberapa
tambahan pelajaran agama yang lebih diperinci lagi, misalnya fiqih,
amtsilati, Sejarah Kebudayaan Islam, dsb.

Tentu saja kawanku di MTs semuanya muslim. Teman laki-laki memakai
peci dan yang perempuan berkerudung. Kalau siang sekitar jam dua belas
ada jadwal jamaah salat zuhur bersama, bahkan pernah dibuatkan absensi
untuk salat berjamaah itu. Mereka yang tidak ikut akan dikenakan denda,
tetapi karena masih awal-awal belajar berorganisasi, sehingga pengurusnya
juga capek sendiri untuk terus menyuruh berjamaah dan mengabsennya.
Tapi setidaknya telah diusahakan atau ditunjukkan jalan-jalan kesalehan
menurut pandangan umum.

Pengalamanku melihat gereja dan klenteng adalah waktu di kota.
Namun hanya sebatas melihat dari luar. Kalau pas lewat depan gereja
terkadang aku dan kawanku iseng gangguin anjing di dalamnya dari luar
pagar, pas anjing itu meng-gonggong keras, kita lari dan tertawa ria.

Daun jatuh disapa angin
air sungai mengalir
ombak saling mengejar
manusia berjalan
adalah kehendak Tuhan

130 I



Puzzle Kehidupan

Selesai MTs aku melanjutkan ke Madrasah Aliyah, masih di sekolah yang
sama, Mu’alimin Mu’allimat yang berada di kota Rembang. Semua teman
yang aku jumpai dan saling sapa di sini adalah orang-orang NU. Kami juga
menerima pelajaran ke-NU-an. Muhammadiyah memiliki sekolah sendiri,
tetapi yang sekolah di sana tidak semua merupakan orang Muhammadiyah,
karena sebagian kawan NU yang aku kenal juga ada yang sekolah di sana,
SMK Muhammadiyah.

Meskipun begitu, bukan berarti aku tidak terbiasa dengan pemandangan
perempuan yang tidak berkerudung. Selepas dari sekolah ketika di jalan, di
dalam bus angkutan, dan di masyarakat, banyak perempuan yang tidak
berkerudung aku dapati, dan aku fine-fine saja dengan hal itu. Dari
kerabatku pun tidak semua berkerudung, dan sepanjang ingatanku, kami
tidak pernah mempermasalahkan hal itu.

Tiga tahun aku lalui di Aliyah, lepas dari sana aku agak memperdalam
pengetahuan keagamaanku di pesantren. Kupilih diksi “agak
memperdalam” karena di sana aku merasa kurang bersungguh-sungguh.
Aku tidak pernah memiliki target seperti teman-teman yang sungguh-
sungguh menekuni hal itu. Masih banyak waktu luang yang aku gunakan
untuk bermain, santai-santai dan terkadang juga ketinggalan ngaji karena
tertidur. Meski sebenarnya tak jarang juga ketika ngaji aku tertidur. Aku
sangat menikmati masa-masa itu.

Aku tidak pernah merasa berada di “penjara suci” layaknya cerita khas
anak-anak pesantren. Waktu sore aku bisa berjalan-jalan atau bersepeda ke
alun-alun kota. Ketika turun hujan kita ramai-ramai hujan-hujanan, kadang
sambil bersihin selokan dan jalanan, namun terkadang hanya untuk
mengekspresikan kegembiraan. Tak banyak kitab yang aku baca, namun aku
bersyukur telah dianugerahi banyak sekali teladan yang dapat aku jadikan
cerminan dalam menjalani kehidupan.

Di samping pondok kami ada toko milik orang Kristen, Bu Nanik
namanya. Kami sering berbelanja di sana, membeli sabun, jajanan, jus,
rokok, sandal dan yang lainnya. Sebelum tahu namanya, aku kira dulu
namanya Bu Kris, karena kami biasa menyebutnya dengan sebutan itu.
Setelah mengenalnya, aku jadi mengerti kalau “Kris” itu diambil dari agama

I 131



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

yang dianutnya. Kami berhubungan baik dan terkadang aku juga diberi
jajanan.

Di depan pondok kami juga ada rumah seorang Romo. Terkadang waktu
acara-acara tertentu di rumah itu banyak sekali jemaat yang datang dan
beribadah melantunkan bait-bait yang merdu. Kami sama sekali tidak
merasa terganggu, kami menikmati itu. Bahkan Kyai kami waktu mengaji
memilih untuk tidak menggunakan pengeras suara, hal itu membekas
sampai sekarang. Romo Hendarto (sekarang sudah meninggal) dulu juga
sering ikut jagongan di teras rumah Kyai. Depan rumah Romo juga biasa
digunakan parkir untuk para jamaah kampung pengajian rutinan Selasa dan
Jumat.

Selama itu, aku tidak pernah ada pikiran atau niatan untuk kuliah.
Setelah lima tahun berhenti sekolah, tiba-tiba orang tua menginginkan aku
untuk melanjutkan kuliah. Sebenarnya aku juga tidak menerima
permintaan itu begitu saja. Aku mengajukan syarat, aku mau kuliah kalau di
Jogja. Bukan karena apa-apa sebenarnya, hanya karena tidak ada niatan
untuk kuliah saja.

Setelah saling mengenal, manusia bisa melihat mana peran-
peran yang bisa mereka ambil dalam perlombaan kebaikan yang

terhampar luas di bumi ini.

Pilihan UIN Sunan Kalijaga (Suka) itu karena katanya agak sulit dibanding
universitas-universitas atau sekolah tinggi yang ada di Rembang yang
terbilang masih baru. Kalau aku tidak diterima, berarti aku bisa melanjutkan
di pondok. Alasan yang kedua karena biaya hidupnya lebih murah
dibandingkan di Semarang, jadi kalau diterima ya tidak terlalu
memberatkan orang tua, pikirku kala itu.

Pada tahun 2020 aku diterima di UIN Suka. Dibilang senang ya tidak
terlalu. Sedih sebenarnya, di pesantren aku sudah tidak bisa fokus lagi.
Berusaha untuk tetap mengikuti kegiatan-kegiatan di pondok dan juga
mengikuti perkuliahan. Sebenarnya itu merupakan hal yang wajar, seperti

132 I



IS
s 2
SRR

yt

?{éﬁ

i
- '
’. s : \ SEBUAH KEBERAGAMAN YANG SUATU SAAT MENGINSPIRASI KAMI
' ‘ S D, ' SANTRI-SANTRINYA UNTUK HIOUP BERDAMPINGAN SATU SAMA LAIN.
L 7

@’ L DAN KEBERAGAMAN SEBAGAI RAHMATNYA.
18,

*‘2‘:&‘:

MONGEGO ROMO, DIMINUM DULU TEHNYA
MUMPUNG BELUM DINEIN

PAK KYAI YANG NOTABEN ADALAH PEMUKA AGAMA ISLAM DI PESANTREN
DAN TOKOH AGAMA MASYARAKAT SEKITAR,

SERING KALI MENGUNDANE MENDIANG ROMO HENDARTO
SEBAGAI TEMAN BINCANG DI TERAS RUMAH BELIAU,

MONGEO MONGEO SILAHKAN
» JANEAN SUNGKAN SUNGKAN
SEMOGA PENGAJIANNYA

LANCAR PAK, BUK.

MAKASIH BANYAK ROMO
SUDAH MINJEMIN HALAMANNYA,
SEHAT TERUS NGGEH ROMO

DEPAN RUMAH ROMO JUGA BIASA DIGLUINAKAN PARKIR
UNTUK PARA JAMAAH KAMPLNG PENGAJIAN
BIASANYA UNTUK ACARA RUTINAN SELASA & JUMAT.

MANUSIA PERLU MENGENALI KERAGAMAN o
LINTUK MEMAHAMI PERAN MASING-MASING fii
i<

SEBAGAI KHALIFAH TUHAN DI 8UMI INI.

7 ié‘:ﬁ"f'iﬁ 23
R RS
MELALUI KAJIAN AGAMA PLLA SAYA PRIBADI BELAJAR
TENTANG MENGHORMATI SESAMA, JIKA TUHAN MENGINGINKAN-F
SEMUA MANUSIA MEMILIKI PERSAMAAN SATU SAMA LAIN,
MAKA PASTI TUHAN SUDAH MEWULIJUDKANNYA SEJAK AWAL.
TETAPI TUHAN LAH YANG MENCIPTAKAN PERBEDAAN,

v‘os-@{;?w EE

AL




Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

kebanyakan orang yang mondok sekaligus sekolah. Hanya saja pada waktu
itu aku dalam posisi yang agak berbeda.

Akhirnya pada Minggu sore, 24 Oktober 2021, aku berangkat ke Jogja.
Berangkat dari pondok, bukan dari rumah. Sesampainya di Jogja aku pun
mengabarkan keberadaanku pada kawan-kawan lamaku yang sudah
terlebih dahulu melanjutkan studinya di sini. Aku bersyukur kawan-
kawanku menyambut dan menerima kedatanganku dengan sangat baik.
Diajaklah aku keliling ke Malioboro, makam Masyayikh Krapyak, dan juga
ke Merapi. Secara berkala kita juga kumpul-kumpul dan (masak-masak)
bersama. Aku bersyukur dan aku bahagia.

Pada salah satu momen itulah aku disuruh salah satu temanku untuk ikut
SIPC (Student Interfaith Peace Camp) pada bulan November. Karena aku
sudah mengenalnya dengan baik, aku tak lagi kepoin apa itu SIPC, aku
langsung daftar aja. Jaminan keasyikan acaranya sudah aku dapatkan dari
temanku. Pada saat mengikuti acaranya, aku membuktikan keseruannya.

Pada momen itu aku diberikan kesempatan untuk memiliki kawan yang
berbeda agama atau keyakinan. Aku menikmati proses klarifikasi
prasangka, game, makan bersama, tidur sekamar dan untuk membuka
pintu saling mengenal, memahami lalu menghargai. Aku tidak bisa
membayangkan jika dunia ini penuh dengan kecurigaan terhadap lian. Kita
tidak akan bisa makan dan tidur dengan nyaman.

Aku bersyukur manusia pada fitrahnya dikaruniai ketulusan hati untuk
saling mengenal dan menghargai. Manusia yang dianugerahi kemerdekaan
sejak ia diciptakan. Hanya saja terkadang fitrah ketulusan hati dan
kemerdekaan itu telah dinodai oleh nafsu-nafsu yang terpupuk dan tidak
terkendalikan. Ke-egoan yang tumbuh subur; rasa ingin menguasai yang
merampas kemerdekaan manusia lainnya.

Sebagai khalifah yang diserahi urusan di bumi sudah selayaknya manusia
tumbuh saling mengenal. Tidak mungkin satu orang yang sangat amat kecil
ini mampu mengelola bumi yang teramat besar dibandingkan dirinya.
Banyak limitasi yang melekat pada diri manusia. Manusia dibekali potensi
untuk saling mengenali. Setelah saling mengenal, manusia bisa melihat

134 I



Puzzle Kehidupan

mana peran-peran yang bisa mereka ambil dalam perlombaan kebaikan
yang terhampar luas di bumi ini.

Aku bersyukur diberi kesempatan untuk kuliah, bertemu teman-teman
baru dan menambah wawasan baru. Aku bersyukur dipertemukan dengan
teman-teman yang berbeda keyakinan dalam kasih untuk ikut berpartisipasi
menebarkan kedamaian di bumi ini. Aku sedang membayangkan aku
menemukan puzzle masa lalu yang akhirnya bisa kunikmati. Frame-frame
Kiai dan Romo yang bercengkerama di teras menciptakan vibes-nya dalam
diriku saat ini.

Kereta terus melaju

hujan mendermakan jiwanya
pepohonan menghijau melambai
aku berdiri menengadah, o...

Selesai mengikuti kegiatan SIPC yang merupakan pintu gerbang
komunitas YIPC (Young Interfaith Peace Community), aku lumayan sering
mengikuti kegiatan-kegiatan komunitas ini. SR (Scriptural Reasoning)
menjadi ciri khas komunitas ini. Kita membaca salah satu ayat Alquran dan
Alkitab secara tematik dan merenungkan maknanya. Kemudian berangkat
dari sana kita merefleksikan diri kita, menentukan langkah-langkah yang
dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari sebagai bentuk ikhtiar kita.

Ada hal yang tampaknya sederhana sekali tapi aku terus menikmati
momen itu, yaitu makan bersama. Pada saat momen-momen ini, sebelum
makan teman-teman khusyuk menghayati nikmat Tuhan, segala
pemberiannya yang berupa kesehatan, makanan, penyajian, dan
perjumpaan. Kami memohon agar makanan yang kami makan dapat
memberikan kekuatan untuk terus berjuang dan melakukan kebaikan-
kebaikan. Aku sangat terkesan dengan kebiasaan makan para Frater,
dengan pakaian yang sangat rapi lagi khusyuk yang mencerminkan
penghargaan dan rasa syukur mereka. Setiap kali makan bersama mereka,
aku memiliki keinginan untuk meneladaninya.

I 135



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Aku berfikir inilah ajaran Nabi yang aku dapatkan vibes-nya dari mereka.
Doa Allahumma bariklana fi ma razaqtana wa gina ‘adzabannar terpancar
sekali dari cara mereka makan. Memohon keberkahan untuk kita semua,
untuk para petani yang telah menanamnya, untuk pramusaji yang telah
menyiapkannya untuk kita. Keberkahan atas semua nikmat yang telah
diberikan pada kita, sehingga kita dapat terus melakukan kebaikan dan
menghindar dari siksaan neraka.

Sambil menyantap makanan kita mengobrol, seringnya hal-hal yang
remeh-temeh dan terkadang juga bisa sangat serius, tapi keseriusan itu
berkurang karena tertolong suasana makan. Ini mengingatkanku pada saat
makan nampanan ala-ala pesantren. Sambil bercakap-cakap, nikmat
makannya pun bertambah. Meskipun menunya sederhana seperti sambal
terong, tempe dan telur, jika dimakan bersama teman, keluarga atau orang-
orang yang kita cintai akan terasa nikmat sekali.

Memang benar kata para pujangga, cinta akan memunculkan kekuatan
dan kebahagiaan. Meski jarak 13 km itu harus ditempuh dengan sepeda
pulang-pergi aku merasa bahagia sekali. Dan dari perjalanan itu pun aku
mendapat banyak pelajaran. Aku merasa nyaman meski harus tidur di
masjid saat pulang kemalaman. Aku merasa kebaikan ada di mana-mana,
kebaikan dan rahmat selalu menyertai para hamba.

Pertemanan kita mengalir begitu saja, kita ke toko buku, masak
bersama, main voli, badminton, renang, dan mengunjungi komunitas-
komunitas lain. Dalam kegiatan-kegiatan sosial kita sangat butuh untuk
saling bergandengan, semisal aksi clean the city. Semakin banyak tangan
yang bisa kita gandeng akan semakin jauh pula jangkauan kita. Manusia
secara perorangan teramat kecil untuk mengelola bumi ini. Manusia perlu
mengenali keragaman untuk memahami peran masing-masing sebagai
khalifah Tuhan di bumi ini.

136 I



[\ 21 KITA BUTUH BERGANDENEGAN
Bk SATU SAMA LAIN

LUINTUK MENCAPAI

KEDAMAIAN DI 8UMI

ope
-
A
SEMAKIN BANYAK
TANGAN YANG KITA RAIH ]
LAY
~n
< > A <
> = ®
e
-~
ra
Proay] @ S
=3 ~
SEMAKIN JAUH PULA ~ Q
JANGKAUAN KITA af2
- ) v
> -
KARNA MANUSIA SECARA PERORANGAN P o

TERAMAT KECIL UNTUK MENGELOLA 8UMI INI N

S

L 4

MARI CIPTAKAN DAMAI
LEWAT KEBERAGAMAN LINTUK MENAUNGI KITA
DAN TEMPAT YANG KITA TINGGALI

\\\'l PEP\O

I
ARNE! \\ e "/Z/\\H' mwﬂf//l l///

I 137



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

138 I



Innerchild yang Benci Kaum Elite dan Sentimen Jawa-Madura-Sunda

Innerchild yang Benci Kaum Elite
dan Sentimen Jawa-Madura-Sunda
M. Naufal Waliyuddin

Belakangan baru kuinsafi; bahwa kemapanan, kecukupan
materi, dan keutuhan keluarga, itu bukan jaminan kebahagiaan.
‘Mereka’, semua titipan itu, kerap kali justru menipu dan

melenakan. Bahkan menjerumuskan manusia.

Saat itu usiaku 10 tahun dan orang tuaku resmi bercerai. Kuingat, waktu
itu sore hari yang mendung. Dan aku tidak sedang di rumah keluarga
sendiri, melainkan di rumah nenek, dekat gunung Welirang. Tapi dusun
yang hawanya sudah sejuk ini, kini terasa semakin muram. Aku baru pulang
dari bermain kelereng. Tiba-tiba datang truk kayu besar yang mengangkut
perabotan penuh dan berhenti di depan gang sempit depan rumah
nenekku. Kuedarkan pandangan, ada anak-anak muda dari desaku juga
yang ikut di dalam truk. Mereka membantu angkat-angkat. lbuku
memboyong semua barang kami.

Di hari itu, keriangan main kelereng sejam sebelumnya seketika lenyap.
Berganti raut bingung, cemas, dan getir. Sebuah pertanyaan yang lama
kutahan akhirnya keluar dari mulutku.

“Kita tinggal di sini, ya, Nak. Pean ikut Ibu. Pean nggak perlu khawatir.”
Balas Ibu sembari memelukku. Kudengar suaranya bergetar, seperti
menahan tangis. Perpisahan pun tak tercegah. Di situlah tangisku pecah.
Mulai saat itu pula, aku benci mendung. Aku benci sore hari. Aku benci truk
itu dan orang-orang yang ikut memandangiku.

Harus kuakui, akan sulit buatku untuk mentransfer apa yang kurasakan
di masa kecil lewat tulisan ini. Tapi aku ingin berbagi sesuatu yang mungkin
bisa jadi pelajaran hidup atau sekadar menunjukkan pada mereka yang
mengalami hal serupa, bahwa mereka tidak sendirian. Meski telah lampau,
sampai usiaku sekarang yang tak lagi bocah, masih tersisa ampas dari
kenangan tersebut. Salah satu imbasnya—meski terkesan mencari-cari

I 139



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

alasan—perpisahan orang tuaku itulah yang menyulutku untuk merokok
sejak kelas 4 SD. Tentu dengan sembunyi-sembunyi.

Pada mulanya, keluargaku seperti keluarga pada umumnya. Lahir di
kondisi yang biasa saja, tanpa masalah yang berarti dan tidak begitu spesial.
Namun tiba ketika bapak menjadi seorang kepala desa, banyak gejolak
mulai bermunculan.

Bapakku adalah orang desa yang biasa. Bukan golongan orang desa yang
sukses lantas menjadi inspirasi bagi orang lain sebagaimana di buku
motivasi. Mungkin memang ia supel, pandai bergaul dengan siapa saja,
ramah, dan berjiwa sosial tinggi. Hanya saja, sepemahamanku, bapak
tatkala menjabat, ia kurang berpendirian teguh dan mudah tergoda.
Terutama oleh teman-temannya sendiri yang sangat variatif watak dan
karakternya; mulai dari tokoh kampung, petani, warga biasa, pemuda,
pedagang, modin, hingga gentho atau bromocorah alias preman-preman.

Mulai dari sinilah konflik-konflik rumah tangga pun muncul. Bapak
mudah terayu oleh iming-iming proyek abal-abal, dan pada akhirnya
tertipu. Ibu marah. Terjadilah cekcok hampir setiap hari. Bapak mulai main
gelap dengan perempuan lain, karena pergaulan dengan teman-temannya.
Setiap di rumah, sering sekali dengan mataku ini ia main tangan ke Ibuku.

Aku pun jadi tak betah. Tidak jenak di rumah. Sampai pada titik di setiap
pulang dari sekolah, aku yang selalu rangkap memakai kaos di dalam
seragam, langsung melempar tasku dan atasan seragam ke ruang tamu.
Sesekali dari jendela samping rumah juga. Setelahnya lanjut pergi bermain
dengan teman-teman, entah ke sawah atau nyebur dan kecék nyari ikan di
kali.

Pada akhirnya rumah tangga kedua orang tuaku pun tak tertolong.
Bapakku selingkuh, hingga ketangkap basah nikah siri dengan perempuan
lain tanpa sepengetahuan keluarga kecil kami. Tapi tidak dengan kakakku.
la sempat melabraknya di lokasi dan di sana telah duduk sejumlah keluarga
dari bapakku di akad nikah siri-nya. Ya, mereka hadir dengan sadar! Aku
tidak membayangkan betapa perasaan kakakku waktu itu.

Akhirnya ricuh, berantem, dan keluarlah talak tiga. Maka gugat cerai dari
ibuku ke pengadilan agar pisah resmi. Kami bertiga—Ibu, kakak perempuan

140 I



Innerchild yang Benci Kaum Elite dan Sentimen Jawa-Madura-Sunda

dan aku—akhirnya pindah ikut ke rumah nenek. Risikonya, jarak tempuh ke
sekolahku semakin jauh, sekitar tujuh kilometer. Sedangkan ibu kini harus
membiayai kami sendirian.

Bukan jaminan

Di titik itu, nasibku berbalik total. Dulunya begitu dimanja, serba dituruti,
tercukupi secara materi, kini menjadi terbanting. Walau ibu tetap menjaga
perasaanku agar tak pernah kekurangan, tapi aku tetap tahu diri: kondisi
ekonomi tak lagi seperti dulu. Maka aku ikut sepupu dan paman untuk
bantu-bantu di sawah sebisanya. Entah ngarit, ngasak (memunguti sisa
panen bawang merah untuk dijual), atau sekadar menyirami tanduran sayur
di waktu luang.

Tetapi, anehnya, semenjak menggeluti kehidupan di desa nenek, sambil
ngarit dan ngasak bersama teman-teman sepantaran, malah pada titik
itulah aku bahagia. Berlarian sambil jinjit di galengan sawah, sekali waktu
terpeleset dan kaki berlumpur, sementara sendal terbenam di dalam.
Lantas mengeja capung-capung terbang, mengusir kawanan burung pipit,
memikul rumput, sementara angin pegunungan asri khusyuk mengelus-elus
wajah dan rambut kami. Kalo sedang ngasak, tentu kami harus
membungkuk untuk mengambil bawang merah yang belum tercabut.
Sesekali nakal menarik-cabut yang sudah dipikul. Semua fragmen itu tak
pernah gagal menganyam senyum di wajahku begitu mengenangnya.

Jika saja ada sitiran ungkapan yang boleh kubuat, mungkin akan
berbunyi begini: “ngarito ngasako ergo sum”. Versi suntingan quotes dari
René Descartes. Artinya, “merumput dan ngasak-lah, maka aku ada”.
Bahkan, tidak hanya ada, tapi juga bahagia.

Berbeda sekali dengan kondisi sebelumnya yang serba terpenuhi, es
krim yang waktu itu barang mewah selalu keturutan, tapi lingkungan
sosialnya jauh bertolak-belakang. Ada kepalsuan di sana-sini, sopan-santun
yang palsu, rasa sungkan dan keakraban semu dari teman yang hanya
karena aku anak lurah—padahal lurah tak beranak, sama halnya dengan
presiden, menteri, dll. Lurah itu jabatan politik musiman; yang beranak
adalah Pak Fulan, bukan jabatannya.

I 141



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Belakangan baru kuinsafi; bahwa kemapanan, kecukupan materi, dan
keutuhan keluarga, itu bukan jaminan kebahagiaan. ‘Mereka’, semua
titipan itu, kerap kali justru menipu dan melenakan. Bahkan
menjerumuskan manusia. Dan pandangan ini yang membuatku, secara
misterius, sangat membenci kaum elite. Entah kenapa. Bagiku, kaum elite
hanyalah berandalan busuk yang belum terbongkar aibnya. Apapun
selubungnya, baik itu kedok ilmu, kekayaan, jabatan, atau bahkan pun
agama.

Sulit bergaul karena benci ‘tanpa sebab’

Kesulitan besarku dalam hidup sejak lulus Ml (Madrasah Ibtidaiyah,
setara SD) sampai masuk pesantren, salah satunya, adalah akrab dengan
orang dewasa, apalagi yang oleh kepalaku mereka masuk kategori kaum
elite. Di mataku mereka orang-orang palsu. Kalau ada maunya bersikap
manis. Begitu tidak, ya keluar watak sebaliknya. Di depan bermuka Rama,
di belakang ternyata Rahwana Si Dasamuka.

Inilah yang membuatku sulit akrab dengan guru, wali kelas, apalagi
kepala sekolah dan kyai. Keakraban dengan mereka seakan jadi hil yang
mustahal, kalo pinjam kata Asmuni Srimulat. Sekali pun aku sering ranking
di kelas, tapi ini tidak menjadikanku murid yang akrab dengan guru, kecuali
sedikit. Hal yang sedikit ini pun karena mereka guru yang orang biasa.
Pulang mengajar, sempat mencari rumput untuk kambingnya. Ada juga
yang jual sepatu di pasar bergantian dengan istrinya. Model guru yang
seperti itu, mengingatkanku pada Ibu. lya, beliau usai bercerai, melamar
kerja ke sana kemari dan akhirnya menjadi guru honorer.

Namun untuk kalangan yang orang biasa rata-rata ‘ndangak’
(memandang ke atas), aku sulit sekali akrab. Jangankan akrab, ngobrol saja
ogah. Udah curiga dan benci duluan. Aku malah cenderung bersikap
memandangnya di bawabh. Stratifikasi penghormatan di masyarakat kubalik.
Aku respek ke penyapu jalan, bakul angkringan, pemulung, dll. Tapi secara
ekstrem sebaliknya, aku antipati pada camat, cendekiawan, pemuka agama,
dan sefamilinya.

142 I



Innerchild yang Benci Kaum Elite dan Sentimen Jawa-Madura-Sunda

Sekali pun aneh, tapi ini nyata kurasa dan kulakukan. Dan bukti kecil
pandanganku memang terbalik: aku cenderung menghormati dan salim ke
‘orang kecil’ (kawula alit), tapi menolak cium tangan apalagi nunduk ke
‘orang besar’ (kaum elite). Saat lebaran, umpamanya, kebiasaan lurah
dicium tangan membuatnya menyodorkan tangan duluan untuk disalimi.
Tapi begitu tiba di tanganku, maka tangannya kutahan. Kucegah untuk naik
ke bibirku. Ogah banget. Dan ini dulu bahkan kulakukan ke dosen, ustaz,
dan beberapa elite lainnya. Hanya saja, kalau ke kyai tidak—aslinya pengen,
namun mentalku masih tempe.

Barangkali itu dipicu oleh pendaman emosi masa kecilku. Rasa geram,
amarah, dendam dan curiga dengan orang-orang dewasa yang santun di
depan, tapi beringas di balik layar. Bisa jadi karena aku menyaksikan sendiri
bapakku dan teman-temannya yang sudah menipunya, sehingga jadi bahan
pertengkaran di keluarga kami.

Semakin tebal kesan bahwa orang-orang elite—sebagai default-setting
di kepalaku—adalah orang-orang yang hanya pandai bersolek, santun
tuturnya, sopan lakunya, dan ringan mulut untuk memuji—untuk tidak
menyebut ‘menjilat’—namun kenyataannya justru balik kanan. Sementara
orang-orang kecil biasa di desa dan kota, yang bukan ‘orang sekolahan’,
yang non-elite alias alit, mereka lebih cespleng, tidak neko-neko, apalagi
berbakat menipu. Tidak. Mereka apa adanya. Justru kaum sekolahan-lah
yang berpotensi besar untuk menipu, khianat, memanipulasi, hingga
mengorbankan mereka yang tak bersalah.

Inilah yang membuatku sulit bergaul, menjalin kerjasama, atau sekadar
berbincang ringan tentang aktivitas sehari-hari dengan orang dewasa
terutama kaum elite-nya.

Fase mengudari: proses menjadi dewasa

Kata mengudari itu mirip dengan mengurai. Jika kita buka KBBI, artinya
membahas atau menyelesaikan. Tapi di sini aku menggunakannya dalam
makna seperti anak kecil yang mencoba berusaha mengurai benang-benang
layangan yang kusut, mbundeli (antarbenang berkelindan rumit), dan
njelimet sehingga sukar untuk diluruskan kembali, namun tak mustabhil.

I 143



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Usai perjalanan panjang, baik secara jarak, waktu, dan pedalaman
pikiranku, aku tiba pada kesadaran bahwa semua prasangka dan sentimen
ini tidak sehat. la mengganggu radius pergaulanku. Menutup ruang
kolaborasiku. Membangun pagar tinggi untuk pelaksanaan program-
program tertentu yang semestinya akan menarik jika bekerjasama dengan
mereka. Saat merantau kuliah, telah banyak hal kukenyam dan terasa ada
yang mengganjal soal perasaan itu.

Pemicunya tentu tidaklah jomlo (baca: tunggal). Pasti banyak dan bisa
dideret mulai dari faktor bacaan, diskusi, perenungan, tontonan, hingga
tuntunan. Kata terakhir di kalimat sebelumnya itu diwakili oleh alm. Buya
Nursamad Kamba. Sosok panutan sekaligus pendiri jurusanku saat
menempuh S1 di Bandung.

Bagiku, beliau sebagai alumni dari universitas tertua kedua di dunia, Al-
Azhar Kairo, yang menempuh S1-S3 di jurusan Agidah dan Filsafat selama
belasan tahun di sana, sama sekali tidak mengurangi kebersahajaan beliau
dalam arti yang sebenarnya—baik dari segi penampilan, sampai sikap dan
perlakuan. Padahal jika mengintip track-record beliau mulai dari diplomat
Rl Atase Pendidikan dan Kebudayaan Cairo dan Atase Haji KBRI Jeddah,
orang setingkatnya pasti akan cenderung sangat berjarak, baik fisik maupun
psikologis, dengan kalangan awam bin kucel macam aku dan teman-teman.

Dari situ aku merasa harus mengudari sesuatu. Bahwa rasa curiga, benci,
dan amarah di masa lalu tidak punya hak lagi untuk membekap diriku.
Kenyataannya, aku buta pada sisi manusia mereka. Secara naif dan lugu,
aku lupa bahwa mereka adalah juga orang yang pernah bayi, merangkak,
disayangi orang tuanya, berebut mainan dengan temannya, dan juga
pernah terluka sama sepertiku.

Orang-orang elite yang kubenci, dengan pelbagai sentimen yang
melekatinya, adalah juga manusia yang butuh makan, juga kencing, dan
memijak tanah yang sama. Mereka bisa nangis, apalagi tertawa. Mereka
bisa tersandung kerikil kecil di tengah jalan. Seperti lazimnya manusia biasa,
mereka juga punya kekuatan dan keringkihan-keringkihan.

Lagi pula, tentu akan capek sendiri diriku ini, jika harus membenci tanpa
sebab. Apalagi mereka tak menggubrisku sama sekali. Rugi betul diriku. Jadi

144 I



Innerchild yang Benci Kaum Elite dan Sentimen Jawa-Madura-Sunda

teringat pula bacaan yang pernah kucerap, bahwa dua di antara akar benci,
adalah prasangka dan over-generalisasi. Prasangka akan menyasarkanmu
pada kesalahpahaman. Terlalu menggeneralisir, atau gebyah uyah, akan
membantingmu ke kesimpulan palsu. Keduanya rawan keblosok ke jurang
kebencian. Dan itu adalah jurang yang gelap, dingin, dan sepi. Begitu
menyiksa.

Mungkin memang anak kecil dalam diriku punya sisi pembenci, yang
marah, curiga dan kalut. Tapi maaf, itu bukan identitas diriku. Bukan definisi
tentang aku. Harus kukatakan pada diriku sendiri, bahwa, ya, aku punya sisi
pemurung, sifat yang pemarah sekaligus benci, tapi sekali lagi itu bukan
seutuhnya aku.

Aku tak mau menjadi seperti seorang pemuda yang berkata, “duh,
karena aku orangnya temperamental, pemarah, dan mudah tersulut, sulit
buatku untuk sabar”. Seolah semua yang dikatakannya adalah identitas
dirinya. Bukan sekadar sebagian dari sifatnya. la sudah memvonis dirinya
sendiri. la tidak berkata, “aku sedang marah, saat ini aku temperamen, tapi
ada satu waktu aku tidak begitu.”

Lewat refleksi kecil ini, aku menolak untuk dikerumuni self-talk yang
merugikan. Aku memang memiliki beberapa sifat negatif itu. Tapi aku bisa
menggantinya kapan saja dengan sifat baru, nilai pengganti, dan karakter
yang lain. Sekali pun kondisi hidup terkadang runyam, dan anak kecil dalam
diriku mungkin tiba-tiba digentayangi ingatannya, aku akan berkata
padanya:

‘Ingatanmu hanyalah ingatanmu, terimalah ia sebagai arsip belaka. Segala
bentuk perasaanmu pun sah adanya. Terima dan rangkul-lah ia. Mungkin ia bisa
menjadi bekal pembelajaran: bahwa semua yang kau alami itu tidak untuk
melemahkanmu. Tapi justru menguatkanmu. Mereka juga tidak bekerja sebagai
juraganmu. Kaulah tuannya.”

Kini aku tak lagi benci pada kemarahanku sendiri. Tidak lagi tertekan
atau menolak kebencianku pada orang elite yang tanpa sebab. Aku akan
menerimanya, lantas menyembuhkannya. Aku pun sudah berdamai dengan

I 145



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

sore hari, suasana yang dulu mengantarkan kepindahan keluarga kami. Aku
tak lagi mengutuk mendung. Dan waktu mengajariku untuk mengisi ceruk
yang rumpang, tentang hubunganku dengan orang-orang yang pernah
kubenci tanpa alasan.

Sentimen Jawa-Madura-Sunda

Dalam proses menjadi dewasa, yang tidak selamanya mulus, kadang aku
juga menemukan nilai-nilai dari masa lalu yang masih terbawa. Yang jadi
soal adalah tidak semua nilai-nilai warisan itu baik. Ada beberapa nilai yang,
walaupun aneh dan terlalu menggeneralisir, namun masih melekat di
masyarakat. Bahkan diturunkan ke generasi baru. Salah satunya vyaitu
sentimen kesukuan.

Sewaktu kecil, di tempatku tumbuh sebagai orang Jawa di Mojokerto,

aku sering menerima pandangan dari orang dewasa tentang orang Madura.
Mereka menganggap orang Madura sebagai orang vyang keras,
159asalah159 sendiri, dan sulit diajak kompromi. Hal demikian membuatku
jadi punya prakonsepsi atau gambaran awal tentang mereka, sekali pun bisa
jadi keliru. Orang tuaku saja ketika mengantarkanku ke pondok, bahkan
pernah berujar, “Semoga saja kamu gak sekamar dengan anak Madura
itu”.
Pada titik itu aku masih belum paham apa itu stigma, stereotype, apalagi
rasisme. Namun seiring berjalannya waktu, baru kusadari bahwa sentimen
semacam itu tak selamanya benar. la adalah sebentuk hasil over-
generalisasi yang dipaksakan. Nyatanya, toh, aku kenal banyak teman
Madura yang ramah, suka membantuku saat kesulitan, bahkan sangat
sopan dan kalem. Tentu saja ini menampik sentimen sebelumnya.

Kemudian pada kesempatan berbeda, aku pun punya sedikit rasa kikuk
sewaktu merantau di Bandung, Tanah Sunda. Pemicunya karena pernah
kudengar bahwa orang-orang Sunda memang terkenal ramah, tapi tidak
kepada orang Jawa. Hal itu sedikit banyak ikut menyumbang rasa tidak enak
di hati. Dulu, aku sebagai orang suku Jawa jadi pihak yang berprasangka,
namun kini gantian diprasangkai.

146 I



Innerchild yang Benci Kaum Elite dan Sentimen Jawa-Madura-Sunda

Banyak yang sudah mafhum kalau kerenggangan hubungan antara
masyarakat Sunda dengan Jawa itu dipantik oleh narasi sejarah soal Perang
Bubat di abad ke-14 Masehi, antara Majapahit dengan Pasundan. Persoalan
sejarah perang tersebut masih diperdebatkan bahkan sampai kini. Apakah
itu palsu bikinan para penjajah atau bukti faktual memang pernah terjadi.
Sayangnya, saya bukan sejarawan. Jadi tidak otoritatif untuk membincang
hal itu.

Namun lagi-lagi, kecemasan saya dan bayangan akan diperlakukan
berbeda ketika menginjak perantauan baru di Bumi Pasundan, ternyata
totally salah. Teman-teman baru, kakak kelas, dan masyarakat sekitar
tempat tinggalku di Bandung sangat ramah dan mereka tidak membeda-
bedakan. Khas keramahan anggun orang Sunda.

Dari sini, ada dua hal yang kusadari. Pertama, kebencian, stereotype,
atau rasisme itu sangat bisa diwariskan turun-temurun dan itu bisa
berdampak tidak sehat secara sosial. Kedua, banyak sekali prasangka yang
sebelumnya kuyakini, ternyata salah. Terlebih lagi, stigma-stigma itu,
walaupun berhasil terwariskan, namun terbukti gagal dalam
menjerumuskan orang lain untuk mengikutinya.

Pandangan bahwa orang Madura begini begitu, sikap orang Sunda
kepada orang Jawa pasti begono begini, semuanya penting untuk tidak
diterima begitu saja sebagai keniscayaan. Kita perlu mengklarifikasinya
dengan, salah satunya, berjumpa langsung dengan mereka. Berinteraksi
secara terbuka, dan saling menghargai satu sama lain. Dalam kasus saya
sendiri, kenyataan dari pengalaman merantau, lalu kenal orang-orang
aslinya, semua itu telah membatalkan stigma tersebut.

Jadi, sekali pun engkau pernah dengar ada mitos soal pernikahan Jawa-
Sunda yang akan gagal, jangan sepenuhnya percaya. Buktinya, tidak semua
orang Sunda berpandangan demikian. Saat menempuh KKN di Cianjur,
misalnya, aku malah ketemu masyarakat Sunda yang pandangannya justru
berbeda sama sekali. Mereka menilai orang Jawa itu rajin, kuat bekerja
keras, dan sebagainya. Bagi mereka, jika lelaki Jawa menikah dengan gadis
Sunda, maka keluarganya akan baik dan anaknya akan ‘jadi orang’ dan
berhasil.

I 147



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Lagi-lagi, semua itu tentu saja sama-sama sebuah pandangan. Dan tidak
perlu digebyah-uyah (dipukul rata). Mungkin literasi sejarah tentang Perang
Bubat tidak sampai ke telinga mereka sehingga mereka justru jadi terbebas
dari beban yang tak perlu. Mereka penduduk masa kini, dan karenanya,
hidup untuk saat ini dan masa depan anak-anaknya. Ini bukan berarti
menyuruh untuk melupakan sejarah. Tidak. Tetapi sejarah itu dipelajari
demi kepentingan bersama di masa kini. la kita kaji agar bisa mencegah
potensi kehancuran di masa depan, dan mencapai apa yang ingin dijalani
anak-cucu kita nanti.

Ternyata, penting sekali untuk berjumpa langsung dengan pihak yang
kita prasangkai, kita sinisi, atau yang kita punya sentimen buruk padanya.
Syak wasangka seperti itu malah hanya akan membangun tembok pemisah
untuk mengenal orang lain lebih dalam. Dan satu lagi, dari sekian ribu
konflik antarsesama di sepanjang lintasan sejarah, hampir semua itu
memiliki ‘pintu masuk’ yang sama: prasangka.

Selamat berproses mengudari prasangka kita masing-masing.[]

148 I



Semua Harus Beragama Islam Termasuk Negara Indonesia

Semua Harus Beragama Islam
Termasuk Negara Indonesia
M. Rouful Hadi Sy

Setelah bertahun-tahun anggapan tentang keberagaman itu
bertransformasi lagi dan ini yang aku pegang sampai sekarang
yaitu “bagimu agamamu bagiku agamaku, jika ada yang
mengganggu agamamu, maka dia mengganggu agamaku”. Hal ini
adalah next step dari apa yang saya pahami dari surat Al-
Kafirun.

“Semua harus beragama Islam dan Indonesia harus berlandaskan Syariat
Islam dalamnya”, itulah pandangan “keberagamaan” yang aku yakini ketika
usia 16-19 tahun atau ketika saya masih bersekolah di salah satu Madrasah
Aliyah Negeri (MAN) daerah kota Serang. Saat itu saya aktif sebagai
simpatisan di salah satu organisasi yang mengusung ideologi Khilafah dan
Syariah di Indonesia, ideologi tersebut tetap saya pegang hingga kuliah
semester 4 di UIN Jakarta.

Ketika masih sekolah di MAN saya ikut aktif menyebarkan ideologi
mereka mulai dari melakukan kampanye aksi damai dengan long march di
jalan protokol di Kota Serang. Selain itu saya mengikuti halagah umum
mereka sampai pertemuan ke empat. Pada pertemuan ke empat saya
bertanya terkait ahlul halli wal ‘aqdi, ketika nanti sudah berdiri negara Islam
di Indonesia dengan menerapkan syariat Islam. Jika nanti organisasi
tersebut berhasil mewujudkan ideologinya untuk penerapan khilafah dan
syariah Islam di Indonesia, perlu ditanyakan apakah ahlul halli wal ‘aqdi-nya
nanti akan dari organisasi mereka atau bukan, itu yang menjadi poin
pertanyaan saya.

Jawaban dari murabbi yang disampaikan itu meragukan untuk saya
dengar, sehingga saya memutuskan untuk berhenti dari organisasi tersebut,
tetapi saya masih meyakini ideologi dari organisasi tersebut. Selanjutnya,

I 149



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

pertanyaan yang membuat saya yakin untuk keluar adalah ketika saya
bertanya bagaimana mereka mewujudkan khilafah dengan syariat Islam di
Indonesia jika tidak masuk ke partai politik. Kemudian semua yang
tergabung dengan organisasi itu selalu menjawab dengan “people power”.
Oya, mereka juga ada yang menganggap demokrasi adalah sistem thaghut,
bahkan beberapa dari mereka ada yang enggan untuk hormat kepada
bendera Merah Putih saat itu, jadi mereka yang enggan hormat tidak
mengikuti upacara.

Saya memang cukup berbeda dengan teman-teman seusia MAN pada
saat itu, karena setelah saya pulang sekolah pukul 16.00, saya lanjut aktif
kegiatan sosial dengan membantu salah satu yayasan di Kota Serang
dengan mengajari anak-anak di lingkungan vyayasan yang memiliki
keterbatasan pendidikan. Bahkan ada beberapa anak yang orang tuanya
merasa pendidikan itu tidak penting, sehingga anak tersebut tidak
disekolahkan. Dari situ saya berpikir dan merenung, mengapa sampai
sekarang masih ada orang tua yang menganggap pendidikan itu tidak
penting padahal kita hidup di kota yang dari segi pendidikan dan sarana
pendidikan (sekolah) itu ada banyak, mungkin faktor ekonomi dan lain hal.

Dari membantu yayasan dan resah dengan lingkungan sosial tersebut,
muncul niat dan ketertarikan saya di bidang filsafat yang memutuskan saya
untuk berkuliah di Filsafat UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Alasan saya
berkuliah di Filsafat UIN Jakarta karena Ketika saya kelas 12 di MAN, Prodi
Filsafat UIN Jakarta lagi booming karena digosipkan dengan hal yang tidak
mengenakkan seperti “ateis, Syiah, aliran sesat”, dan sebagainya. Karena
saya penasaran, saya memutuskan berkuliah di sana. Saya sudah memiliki
nilai perdamaian tentang klarifikasi prasangka sejak MAN.

Setelah masuk ke kuliah, saya masih meyakini ideologi khilafah dan
syariah, dan ketika masih mahasiswa baru (maba) jiwa-jiwa aktifis saya
masih menggelora dan bertepatan dengan tahun politik. Saya pun
mengikuti aksi 212 pada tahun 2016. Tepatnya tanggal 02 Desember tahun
2016, isu yang diangkat adalah perihal salah ucap Pak Basuki Tjahaja
Purnama atau biasa dipanggil Pak Ahok.

150 I



Semua Harus Beragama Islam Termasuk Negara Indonesia

Setelah saya menginjak semester tiga ada info acara perdamaian yang
bernama Student Interfaith Peace Camp (SIPC) dan itu acara Peace Camp
pertama yang diselenggarakan oleh YIPC di regional Jakarta dan saya
menjadi alumni pertama acara Peace Camp di Jakarta. Ketika hendak
mengikuti Peace Camp, saya berniat mendakwahkan Islam kepada teman-
teman Kristen yang nanti akan saya temui. ltu adalah niatan terniat yang
pernah saya lakukan, saking niatnya saya membaca buku tentang kristologi
di perpustakaan fakultas, dan membaca buku karya Jeffry Lang. Namun,
ketika Peace Camp saya menyadari semua yang ikut sudah yakin dengan
agamanya. Bahkan ketika pulang dari acara banyak teman seangkatan
Peace Camp-ku yang berkata, “setelah mengikuti peace camp dan ditanya
tentang keimanan saya, saya memutuskan untuk mendalami agama saya
lebih dalam”.

Ketika Peace Camp banyak kejadian pertama kali dalam hidup saya. Hal
yang pertama adalah perjumpaan dengan teman non-Islam (Kristen dan
Katolik). Bahkan sampai sekarang saya masih ingat namanya. Kak Adit, Kak
Alders, dan Kak Ernest; mereka bertiga adalah teman non-Islam pertama
saya. Kami banyak berbincang terkait keagamaan masing-masing di lokasi
Peace Camp. Bahkan ketika waktunya tidur kami tetap berbincang hingga
larut malam. Sekitar pukul 02.00 dini hari yang kami obrolkan terkait
keimanan Kristen yang trinitas, poligami, sejarah diturunkannya lbadah, dll.
Serunya ketika di Peace Camp kami dengan santai menceritakan dan
bertanya hal sensitif terkait agama masing-masing, karena Peace Camp
adalah safe place untuk bertanya dan tidak ada yang tersinggung. Setelah
selesai berbincang panjang sampai larut malam, dan karena kami haus
akhirnya kami turun ke dapur untuk mengambil minum. Apesnya pintu
dapur terkunci dan terpaksa kami tidur dalam keadaan haus. Hehe

Pengalaman pertama yang kedua saya alami di lokasi Peace Camp
adalah lokasi kegiatan di tempat retret Biara, jadi semua aksesoris berbau

Ill

Kristiani. Aku pun sempat ragu ketika makan karena perihal “ini daging
apa?” yang disuguhkan, maka aku bertanya kepada teman Kristen dan
katanya itu daging ayam, tetapi karena aku masih ragu akhirnya aku hanya

memakan sayuran dan nasi, hehe.

I 151



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Hari kedua aku coba memberanikan diri untuk “mengintip” ke dapurnya
dan memastikan itu daging ayam, hehe. Hal itu wajar saja saya alami karena
kegiatan Peace Camp adalah kali pertama bertemu dengan teman yang
berbeda agama di tempat mereka pula. Dari perjumpaan dengan teman
yang berbeda itulah saya meruntuhkan tembok prasangka yang ada di
dalam diriku. Ini yang membuat turning point dalam melihat keberagaman.
Karena yang membuatku berubah dalam melihat keberagaman adalah
ketika pertama kali mengikuti SIPC Jakarta pada bulan Oktober 2017. Satu
per satu prasangka buruk kepada teman yang berbeda runtuh. Meskipun
tidak seketika langsung runtuh; semua itu butuh proses. Saya rasa
prasangka itu bisa runtuh hanya dengan melalui dua hal “bertemu langsung
dengan yang diprasangkai atau klarifikasi”. Sisanya akan menjadi 165asalah
di kemudian hari tatkala prasangka tidak diklarifikasi.

Ketika saat ini saya melihat keberagaman sangat luas, mulai dari
keberagaman agama dari awalnya Ketika di MAN saya beranggapan bahwa
semua orang harus beragama Islam, sisanya harus didakwahi supaya masuk
Islam. Anggapan itu akan terus bertransformasi, maka dari itu transformasi
anggapan tersebut menjadi “bagimu agamamu bagiku agamaku” sesuai
dengan surat Al-Kafirun ayat 6.

Jadi masing-masing dari kita menjalankan ibadah sesuai dengan
agamanya. Setelah bertahun-tahun anggapan tentang keberagaman itu
bertransformasi lagi dan ini yang aku pegang sampai sekarang yaitu
“bagimu agamamu bagiku agamaku, jika ada yang mengganggu
agamamu, maka dia mengganggu agamaku”. Hal ini adalah next step dari
apa yang saya pahami dari surat Al-Kafirun.

Selanjutnya karena kita fokus bergerak di isu perdamaian dan toleransi,
ada tantangan tersendiri. Perdamaian dan toleransi termasuk ke dalam isu
yang inklusif, maka tantangan selanjutnya adalah apakah kita bisa
merangkul teman-teman yang memiliki ideologi yang eksklusif. Itu
merupakan tantangan besar karena tentu saja mereka akan menolak
mentah-mentah ajakan kita, seperti yang pernah dilakukan oleh YIPC
Jakarta ketika acara talkshow “Pemuda Menarasikan Perdamaian” di Cikini.
Kami sudah mengundang mereka untuk ikut acara kami, namun mereka

152 I



Semua Harus Beragama Islam Termasuk Negara Indonesia

tidak merespons. Meskipun saya kenal dekat dan berteman dengan
koordinatornya, namun ketika undangan tersebut menggunakan
pendekatan “teman”, tetap tidak berhasil untuk mengajak mereka.

Untuk itulah saya menentukan judul tulisan ini dengan tema yang dekat
dengan mereka, karena harapannya ada salah satu dari mereka yang
membaca tulisan ini dan bisa berbagi dan berdiskusi dengan saya lagi.
Karena pada dasarnya jika kita mengusung ideologi inklusif, kita harus bisa
merangkul teman-teman yang mengusung ideologi eksklusif.

Perjuangan selanjutnya untuk aktifis keberagaman terkait isu yang
sedang berkembang sekarang adalah isu LGBT. Kira-kira bisa tidak kita
merangkul mereka, bekerja sama dengan mereka dan ikut membela hak-
haknya yang sampai saat ini masih kesulitan. Karena mereka perlu untuk
dirangkul dan memiliki hak sudah eksis di lingkungannya, tetapi banyak
stigma negatif dari masyarakat terkait hal ini. Kita perlu akui bahwa kita
tidak bisa langsung dekat dan merangkul mereka. Tetapi alhamdulillah-nya
di kegiatan yang diselenggarakan oleh YIP Center sudah bisa merangkul
mereka, tinggal kita secara pribadi untuk membuka diri menerima mereka.

Teman-teman disabilitas juga perlu untuk mendapatkan perhatian dari
kita. Awal mulanya aku tidak terlalu mengerti terhadap teman-teman
disabilitas karena saya tidak memiliki kawan yang memiliki disabilitas,
hingga akhirnya aku bertemu teman yang Bernama Khamaludin. la adalah
disabilitas netra low vision, jadi dia masih bisa melihat dibantu dengan
kacamata yang super tebal. Meskipun sudah dibantu dengan kacamata, dia
tetap tidak bisa melihat sebagaimana kita lihat selama ini.

Untuk merangkul teman-teman disabilitas, perlu perlakuan khusus
tergantung jenis disabilitasnya. Untuk kasusnya Khamal, dia masih bisa
mengikuti acara, namun untuk hal-hal yang berbasis visual dia kurang bisa.
Maka dari itu supaya dia bisa mengikuti acara perlu untuk mengirimkan hal
apa pun dalam bentuk word atau PDF supaya dia bisa menggunakan fitur
talkback di smartphone-nya.

Tantangan terbesar selanjutnya yaitu di ranah keluarga. Karena masih
banyak kecenderungan untuk menyekolahkan anak-anak di sekolah yang
eksklusif terhadap keberagaman. Misalnya anak yang terlahir dengan

I 153



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

agama lIslam, keluarga masih malu menyekolahkan anak disabilitas yang
masih bisa mengikuti sekolah di sekolahan umum. Hingga anak-anak
bersekolah dari TK hingga kuliah disekolahkan di sekolah homogen saja,
seperti anak yang terlahir beragama Islam disekolahkan dari TK hingga
kuliah di sekolah yang latar belakangnya homogen, karena perlakuan itu
mereka tidak bisa melihat keberagaman. Aku secara pribadi meyakini
bahwa di sekolah berbasis Islam juga diajarkan perbedaan keberagaman.
Tetapi mereka perlu untuk melihat dan bersosialisasi langsung dengan
orang yang beragam.

Mungkin jika di lingkungan sekolahnya yang homogen terhadap suatu
agama, dia bisa berteman di lingkungan rumahnya untuk melihat dan
merasakan langsung keberagaman sejak dini. Karena jika sampai menginjak
dewasa tidak melihat keberagaman, nanti akan menjadi gagap bertemu
dengan teman atau lingkungan yang beragam.

Saya melihat berbagai konflik keagamaan terjadi karena mispersepsi
terhadap sesuatu, terlalu banyak prasangka yang tidak diklarifikasi, banyak
hoax yang menyerang sebelah pihak, dan mudahnya masyarakat menerima
info itu tanpa dilakukan klarifikasi yang membuat kerusuhan dan
terpecahnya keberagaman.

154 I



Pluralitas di Bumi Indonesia Butuh Cinta

Pluralitas di Bumi Indonesia Butuh Cinta
Fr. Marcelinus Wahyu Setyo Aji, SCJ

Sekarang saya sungguh mengagumi perbedaan-perbedaan yang
ada di antara agama-agama di Indonesia. Bagi saya, ini adalah

proses yang tidak singkat.

Secarik kisah: cari kenyamanan lahirkan kegelisahan

Saya dilahirkan dan dibesarkan dari keluarga Katolik yang dapat
dikatakan sangat aktif dalam kegiatan gereja. Sejak kecil saya sudah
diarahkan untuk terlibat dalam kegiatan gereja. Selain itu, rumah tinggal
yang berada tepat di depan gereja dan dikelilingi oleh tetangga-tetangga
Katolik semakin membuat saya memiliki interaksi sosial yang homogen.
Kualitas dan kuantitas interaksi saya dengan teman-teman Katolik pun tidak
dapat diragukan lagi, namun sebaliknya dengan teman-teman lintas iman.
Semua berbanding terbalik. Saya tidak memiliki interaksi mendalam dengan
teman-teman lintas iman di sekolah ataupun di tempat bermain. Hanya
sebatas kata ‘teman’.

Terbatasnya relasi dengan teman-teman lintas iman semakin
diperunyam dengan pengalaman ketika SMP di Lampung. Sejak SMP hingga
kini saya menempuh pendidikan di sekolah swasta dan berasrama bercorak
agama. Bersekolah di sekolah swasta dan berasrama memiliki tantangan
tersendiri bagi saya. Tantangan tersebut tidak berasal dari sekolah di mana
saya mengenyam pendidikan, namun berasal dari pihak eksternal.

Salah satu sekolah negeri di tempat saya berasal menjadi momok yang
sangat menakutkan pada waktu itu. Setiap hari saya harus melewati rute di
mana sekolah negeri tersebut ada, dan setiap hari pula saya dan teman-
teman asrama harus meredam emosi karena tindak intoleran yang kami
terima. Minimal olokan yang kami terima berbunyi demikian, “Katolik
makan babi!” atau “Katolik Jawa makan babi!”. Kalimat singkat itu berhasil
membuat saya mantap untuk memilih sebuah kenyamanan tinggal dan

I 155



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

bergaul dengan orang-orang seagama tanpa merasa bersalah ketika saya
tidak memiliki teman lintas iman.

Berita-berita tindak intoleran yang disiarkan di televisi membuat
emosional saya tidak menentu. Beberapa pengeboman gereja, upaya
rasionalisasi untuk menghalangi pembangunan rumah ibadah, pembubaran
umat yang sedang sembahyang adalah peristiwa yang memicu lahirnya
prasangka buruk dalam diri saya terhadap agama tertentu. Prasangka itu
terus saya pelihara dan secara tidak saya sadari bahwa prasangka itu
mendapatkan bumbu-bumbu yang sedap dari orang-orang seagama yang
terlanjur memiliki sikap benci yang dikarenakan pengalaman pahit itu.

Salah satu pengalaman konkretnya adalah ketika saya belajar di salah
satu sekolah ternama di Palembang. Saya mengingat, bahkan guru agama
pun secara tidak langsung mengajari kami, muridnya, untuk bersikap
intoleran terhadap agama tertentu. Misalnya dengan mempertontonkan
video-video singkat tentang sikap penolakan terhadap agama tertentu.
Sikap guru dan teman-teman yang mengamini ‘gerakan’ tersebutlah yang
membuat saya merasa gelisah. Kegelisahan tersebut terus tumbuh ketika
saya harus menyaksikan realita bahwa telah cukup banyak orang yang
mengabaikan toleransi, baik yang sungguh vulgar maupun yang bergerak
dalam diam.

SIPC: jawaban yang tepat

Kesempatan istimewa dari kampus adalah titik awal saya menemukan
apa yang dapat menyingkirkan kegelisahan. Tahun 2021 akhir, saya dan
empat teman diutus untuk berpartisipasi dalam kegiatan Student Interfaith
Peace Camp (SIPC) yang diselenggarakan oleh Young Interfaith Peacemaker
Community (YIPC) regional Yogyakarta. Acara selama tiga hari dua malam
tersebut sungguh membawa saya dalam perubahan yang mendamaikan.

Sesuai dengan judul kegiatan tersebut, di acara tersebut saya berjumpa
dengan teman-teman lintas iman, khususnya antara agama Kristiani
(Katolik serta Kristen Protestan) dan agama Islam. Acara tersebut sungguh
mempertemukan anak-anak muda dari dua kubu bercorak agama yang

156 I



Pluralitas di Bumi Indonesia Butuh Cinta

selama ini tidak pernah saya bayangkan akan terjadi dalam sejarah
kehidupan saya.

Kegelisahan yang selama ini saya rasakan mendapatkan jawaban yang
sangat tepat. Saya yang sangat menolak sikap intoleran dari orang-orang
lintas agama terhadap agama yang saya anut dan saya pun menolak sikap
umat seagama yang mulai menjauhi agama tertentu. Saya bimbang dan
bertanya-tanya, ‘saya ada di pihak mana?’ dan ‘apa yang seharusnya saya
lakukan?’ Pertanyaan-pertanyaan tak terjawab itu kini menjadi sumber dan
batu pijak untuk merasakan kedamaian. Hal ini karena saya telah
menemukan cinta di dalam pluralitas agama di Indonesia.

Kegiatan SIPC telah mempertemukan saya dengan teman-teman yang
selalu mengenakan sarung, berhijab, berpeci, berpakaian tertutup, dan
yang paling unik adalah saya berjumpa dengan teman wanita yang memilih
untuk tidak bersentuhan dengan kaum adam. Tak hanya sekadar berjumpa,
namun saya harus hidup (kendati sementara) serumah dan bahkan sekamar
dengan teman-teman lintas iman. Rasa takut dan cemas menjadi situasi hati
awal yang normal, namun menjadi batu pijak untuk menemukan rasa
damai.

Pengalaman tinggal bersama, berdialog, tidur dalam satu kamar,
bermain, sedikit berdebat cerdas dan ringan saya alami bersama teman-
teman Muslim serta Kristen Protestan. Obrolan kami merupakan obrolan
yang sangat mendidik, namun santai dan seru. Banyak wawasan baru yang
saya dapatkan dari pengalaman itu sehingga membuat saya semakin
membuka mata lebar-lebar terhadap keberagaman, khususnya dalam
beragama.

Bagi saya, tempat terpanas dalam berdialog cermat, namun santai
berada di teras kamar dan di dalam kamar. Lokasi itu menjadi tempat bagi
kami untuk bertanya dan menjawab segala kegelisahan kami tanpa ragu,
sebab SIPC adalah zona aman tanpa momok sensitifitas. Jangan begitu
membayangkan bahwa kami semua dapat menjawab segala pertanyaan
dengan sangat benar. Pertanyaan yang ada tetap kami jawab dengan apa
yang kami ketahui, selebihnya adalah dorongan untuk melakukan dialog di
masa yang akan datang.

I 157



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Sebenarnya kami telah menyepakati jadwal untuk beristirahat pukul
22.00 WIB, namun dialog tetap hidup hingga lewat pukul 00.00 WIB. Bagi
saya, ini adalah tanda baik bahwa kami semua sudah memiliki satu misi
yaitu menjadi peacemaker dengan menimpa prasangka dengan fakta. Bagi
saya, obrolan terunik dan terdalam kami adalah “apakah pemimpin agama
masing-masing memiliki gaji dan dari mana asalnya?”, atau “bagaimana
cara menyalurkan hasrat seksual bagi seorang romo Katolik yang tidak
menikah?”, atau “seberapa batas minimal panjang celana bagi kaum
muslimin?”, dan banyak lainnya. Segala pertanyaan seputar kereligiusan
kami dialogkan, sebab kegiatan itulah jawaban yang lengkap.

Dulu peristiwa itu adalah sebuah keasingan dalam diri saya, namun kini
menjadi sumber kedamaian dalam realita pluralitas religius di Bumi
Indonesia ini.

Refleksi: cinta dalam pluralitas religius

Indonesia terdiri dari banyak hal yang beragam, baik dalam hal agama,
budaya, suku, bahasa, kepercayaan, kebiasaan, kepribadian, gender dan
masih banyak lagi. Berdasarkan kelima Pancasila, keberagaman tersebut
sudah disadari dan diupayakan oleh para pendiri Negara Indonesia sejak
masa kolonial. Para pendiri negara tidak pernah melupakan banyaknya
keberagaman di Indonesia. Sayangnya kitalah yang melupakan adanya
keberagaman yang harus dijunjung tinggi. Persatuan dalam keberagaman
adalah sebuah cita-cita yang harus selalu kita usahakan dan dan kita capai.

Pluralitas religius yang ada di Indonesia bukanlah suatu sandungan yang
harus dimusnahkan. Perbedaan yang ada di sana dan sini adalah sebuah
keindahan dari pluralitas itu sendiri. Sekarang saya sungguh mengagumi
perbedaan-perbedaan yang ada di antara agama-agama di Indonesia. Bagi
saya, ini adalah proses yang tidak singkat. Proses untuk mengagumi sesuatu
yang agung. Kekaguman itu berasal dari pengalaman SIPC lalu yang telah
membantu saya untuk mengenal sahabat-sahabat muslim. Perjumpaan itu
membuat saya tahu, sadar, memahami, dan mengagumi pluralitas religius
di Indonesia.

158 I



Pluralitas di Bumi Indonesia Butuh Cinta

Sebenarnya mempersatukan keberagaman di Indonesia adalah tugas
setiap insan manusia, sebab diterima ataupun tidak, manusia adalah
makhluk sosial yang selamanya membutuhkan manusia lain. Hal saling
membutuhkan itulah yang mendorong manusia untuk menerima orang lain.
Filsuf Aristoteles pun mengisahkan hakikat manusia sebagai makhluk sosial.
Aristoteles mengatakan bahwa hakikat manusia dalam masyarakat adalah
sosial yang berdialog, bersikap adil, dan bersahabat terhadap manusia
lainnya.

Bagi saya, apa yang dikatakan oleh filsuf tersohor itu sangat tepat untuk
diterapkan dalam kehidupan di tengah-tengah pluralitas ini. Ternyata, saya
sangat membutuhkan orang lain dan bahkan termasuk mereka yang
berlainan keyakinan dengan saya. Saya yang dulu memilih untuk hanya
tinggal nyaman di kalangan orang-orang seiman membuat saya miskin akan
hakikat saya sebagai makhluk sosial. Berbeda dengan sekarang, saya
merasa kaya karena saya sudah memiliki interaksi baik dengan sahabat-
sahabat lintas iman.

Sekarang saya tahu apa penyebab kegelisahan yang saya rasakan ketika
pasca-SIPC lalu. Hal ini karena adanya pertentangan dari ketidaksukaan
saya akan kekerasan dan tindak pemicu ketidaknyamanan serta tidak
adanya cinta yang menggerakkan diri untuk menciptakan kenyamanan itu.
Setelah saya terus berproses, saya menemukan satu kata kunci agar
keberagaman itu sendiri dapat sungguh dihidupi bukan hanya sebagai
formalitas belaka. Masyarakat yang plural membutuhkan ‘cinta’. Cinta
terhadap sesama manusia dan alam semesta adalah sebuah akar dari
kedamaian.

Salah satu filsuf yang berusaha mendefinisikan kata cinta dengan
gamblang adalah Empedokles. la mengatakan bahwa cinta adalah unsur
yang menyatukan alam semesta sedangkan benci mencerai-beraikan alam
semesta. Sejak semula, kedua kata sifat tersebut selalu bertentangan. Cinta
akan selalu menghasilkan perdamaian dan persatuan, dan sebaliknya
dengan kata benci. Dulu saya tidak pernah menaruh minat untuk
menumbukan rasa cinta terhadap pluralitas religius di Indonesia, karena
pengalaman-pengalaman yang saya dapatkan. Namun karena hal itulah

I 159



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

saya mengalami kegelisahan yang tak kunjung henti, sehingga saya belajar
untuk mencintai kepluralitasan religius.

Saya terus belajar dalam proses untuk mencintai apa yang dapat saya
rasakan, temui, dan lihat. Salah satu ayat dalam Alkitab yang selalu saya
ingat adalah 1 Yohanes 4:20. Yohanes dalam suratnya berkata, “Jikalau
seorang berkata: ‘Saya mengasihi Allah, dan ia membenci saudaranya,
maka ia adalah pendusta, karena barangsiapa tidak mengasihi saudaranya
yang dilihatnya, tidak mungkin mengasihi Allah, yang tidak dilihatnya.”
Ayat tersebut selalu menuntun saya akan sebuah kesadaran bahwa saya
selalu diundang oleh Tuhan untuk mencintai semua orang, termasuk orang-
orang lintas iman yang ada di sekitar saya. Bohonglah apabila setiap doa
yang kita panjatkan mengatakan bahwa kita mencintai dan menerima ke-
ada-an Tuhan apabila kita tidak bisa mencintai dan menerima orang lain
yang setiap kalinya dapat kita lihat, rasakan, dan sentuh.

Teologi Katolik selalu mengajarkan kepada umatnya bahwa Allah adalah
Kasih. Saya merasa yakin bahwa ajaran tersebut tidak hanya ajaran teologi
Kristiani, namun semua agama pun mengajarkan hal yang sama. Allah
adalah Kasih, itulah sifat Allah yang utama dan pertama. Cinta Allah-lah
yang mendorong-Nya untuk menciptakan alam semesta dan manusia. Cinta
Allah pun memampukan dan mendorong kita, semua manusia, untuk
mencintai orang-orang yang ada di sekitar kita.

Saya memandang bahwa rasa cintalah yang telah mendorong saya untuk
memberikan tempat yang istimewa dalam diri saya terhadap keberagaman
di Indonesia. Sekarang, saya tidak hanya merasa kagum dengan pluralitas
religius, namun saya pun terus dibuat kagum akan kepluralitasan Indonesia
dalam segala seginya. Budaya, bahasa, gender, adat, kebiasaan, kuliner, dan
bahkan tingkah laku setiap manusia berbeda.

Salah satu kisah konkret yang saya alami adalah setiap kali saya
mengenal budaya baru di Indonesia, saya akan merasa bangga dan puas
karena saya boleh mengenal dan mengetahui itu semua. Misalnya di
tempat saya menempuh ilmu sekarang. Mahasiswa dan mahasiswi di
Fakultas Filsafat Keilahian, tempat saya belajar, berasal dari banyak daerah
di Indonesia ini, ada yang berasal dari Pelambang, Jawa, Lampung, Makasar,

160 I



Pluralitas di Bumi Indonesia Butuh Cinta

Flores, Larantuka, Sumba, Adonara, Toraja, Kendari, dan lain-lain. Semua
budaya itu memiliki banyak perbedaan dan semua itu sangat indah.

Saya pun tidak pernah menyangka bahwa usaha perdamaian yang saya
lakukan akan menemukan tantangan. Saya menemukan ada dua tantangan
yang cukup membuat saya pernah mengalami frustrasi. Tantangan pertama
berasal dari dalam diri saya sendiri. Rasa takut akan kesensitifitasan
terhadap pluralitas religius khususnya membuat saya kerap berpikir dua kali
dan belum berani melakukan banyak hal. Saya cenderung takut apabila apa
yang saya lakukan berdampak negatif dan merugikan banyak pihak. Kendati
demikian saya terus berusaha untuk menanamkan pikiran-pikiran positif
dalam diri saya dan menyadari tugas saya, dan kita semua, untuk
mengibarkan bendera perdamaian dan persatuan dalam keberagaman.

Tantangan kedua berasal dari orang-orang yang ada di sekitar saya.
Kerap kali saya menjumpai banyak orang, yang secara langsung maupun
tidak, yang menyepelekan usaha itu. Tekanan sosial di sekitar saya itulah
yang terkadang mengendorkan semangat dalam diri saya. Kendati
demikian, tidak sedikit pula yang terus mendorong dan mendukung saya.
Misalnya, para formator (romo pembimbing di biara atau asrama saya) yang
mendukung saya dalam berkegiatan di YIPC, beracara lintas iman, dan
termasuk dalam penulisan tulisan sederhana yang saya buat ini. Bagi saya,
dukungan mereka adalah sebuah rahmat dan dorongan dari Allah untuk
menyorakkan perdamaian dan persatuan di Bumi Indonesia.

Pluralitas di Bumi Indonesia membutuhkan cinta, bukan cinta siapa-
siapa namun cinta kita semua. Sekian dan terimakasih.

I 161



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

162 I



Petualangan Menelusuri Makna Damai dalam Keberagaman

Petualangan Menelusuri Makna Damai
dalam Keberagaman
Ni Luh Sriyani

kehidupan baru bersama kelompok heterogen di Yogyakarta

justru membuat hidup saya lebih bermakna

Berdamai dalam keberagaman. Satu kalimat yang tidaklah mudah bagi
saya untuk memahami dan memaknainya. Saya terlahir dari keluarga
homogen, ayah seorang Hindu begitu pula ibu. Lingkungan tempat saya
tinggal di Bali pun demikian, hampir semua Hindu. Semasa menuntut ilmu
dari bangku SD hingga SMA pun saya dipertemukan dengan teman-teman
yang berlatar belakang agama sama dengan saya.

Hal tersebut menjadi salah satu alasan mengapa saat itu saya tidak
pernah paham betul dengan makna berdamai dalam keberagaman, karena
yang saya tahu, perdamaian yang saya rasakan dulu adalah perdamaian
wajib dan wajar. Wajib karena memang sudah seyogianya berdamai,
apalagi dengan pemeluk agama yang sama dan hal tersebut menjadi
sesuatu yang wajar karena polanya memang seperti itu. Lalu perdamaian
dalam arti yang tidak hanya wajar namun istimewa mulai saya rasakan
ketika keberanian itu mulai hadir. Keberanian melangkahkan kaki untuk
memulai sebuah perjalanan menuntut ilmu di lingkungan yang benar-benar
berbeda dari kondisi awal ketika saya masih SD, SMP, atau pun SMA.
Berdamai dalam keberagaman mulai saya rasakan ketika lingkungan baru
itu memposisikan saya sebagai seorang yang tidak sama dengan orang lain.
Tidak sama dalam banyak hal. Agama, suku, ras, maupun etnis. Di tempat
baru itu saya benar-benar tidak sendiri, tidak sama dan tidak lagi mayoritas.

Perjalanan itu bermula ketika saya dinyatakan lulus dalam penerimaan
seleksi mahasiswa baru di Universitas Negeri Yogyakarta (UNY). Ya, pada
2018 silam akhirnya saya meninggalkan Bali dan pindah ke Yogyakarta.
Perpindahan tersebut bagi saya adalah sebuah momentum terbaik untuk
menelusuri makna damai yang sejati dalam keberagaman. Pertama kali

I 163



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

menginjakkan kaki di Yogyakarta, banyak perasaan dan kecemasan yang
saya rasakan. Perasaan tentang apakah saya bisa beradaptasi dengan
suasana kehidupan yang benar-benar baru di sini, pertanyaan dan keraguan
diri akan ketakutan diri tentang mampukah saya menjadi orang yang bisa
bersosial di tengah keberagaman yang sebelumnya tidak pernah saya
rasakan ketika masih di Bali.

Tepat bulan Juli tahun 2018 saya resmi menjadi mahasiswa di
Universitas Negeri Yogyakarta, dan saat itu pula saya mula tinggal dan
berdomisili di kota istimewa ini, menjadi bagian dari masyarakat yang
penuh keberagaman ini, menjadi bagian dari masyarakat dengan
kebudayaan Jawa dan Islam yang kental, dan menjadi bagian dari
masyarakat yang tentunya sangat heterogen ini. Saat menyadari semua itu,
saya mulai menarik nafas dan menyadari bahwa selama empat tahun ini
saya tidak hanya tinggal di Yogyakarta tetapi akan hidup di kota ini.

Cerita saya awali dari ketidaktahuan banyak orang tentang kepribadian
saya yang cenderung introvert. Sebuah kepribadian yang sejatinya tidak
begitu suka dengan yang namanya keramaian, tidak begitu betah
berinteraksi terlalu lama dengan banyak orang, apalagi ketika menyadari
bahwa yang diajak berinteraksi tidaklah sefrekuensi dengan saya. Hal
tersebut terkadang memunculkan rasa khawatir pada diri saya, khawatir
tentang akankah saya bisa dan mampu keluar dari zona nyaman untuk
berani membaur dan berhubungan sosial dengan berbagai tipikal manusia
di tengah kepribadian saya yang cenderung introvert.

Menyandang status sebagai mahasiswa baru tentunya ada banyak hal
yang harus saya ikuti dan lalui, salah satunya yakni Pengenalan Kehidupan
Kampus bagi Mahasiswa Baru (PKKMB), sebuah kegiatan orientasi untuk
para mahasiswa baru. Pada momen inilah, adrenalin saya dipacu. Saya
dipertemukan dan disatukan dengan sebuah kelompok yang di dalamnya
terdapat banyak individu lengkap dengan identitas keberagamannya. Ada
yang dari Maluku, ada yang dari NTT, ada pula keberagaman dari sisiagama,
mulai dari mereka yang beragama Islam, Kristen, Katolik, Buddha, dan saya
sendiri Hindu.

164 I



Petualangan Menelusuri Makna Damai dalam Keberagaman

Sempat merasa canggung dan takut memulai interaksi, namun pada
akhirnya saya memang harus berani keluar dari zona nyaman dan
menerima realitas sosial budaya bahwa Indonesia memang sebuah negara
yang multikultural sehingga memang wajar jika dipertemukan dengan
berbagai keberagaman manusia yang ada. Malah akan aneh jika di tengah
kondisi keberagaman Indonesia sebagai sebuah Negara besar ini, saya
hanya membatasi interaksi sosial dengan kelompok-kelompok yang
homogen. Maka dengan pemahaman baru yang muncul secara tiba-tiba itu
membuat saya yakin dan percaya bahwa kelompok PKKMB ini akan menjadi
wahana bagi saya untuk memupuk rasa toleransi dengan keberagaman
yang ada, menerima bahwa satu individu dengan individu lain memang
diciptakan berbeda, dan menjadikan momen kebersamaan dengan
kelompok PKKMB ini sebagai ajang untuk lebih memahami makna Bhineka
Tunggal Ika. Berbeda-beda tapi tetap satu jua.

Menjadi mahasiswa Hindu di sebuah kota yang mayoritasnya memeluk
agama Islam merupakan hal yang sangat menakjubkan bagi saya.
Pemahaman dan pola pikir saya seketika berubah. Dulu saya selalu berpikir
kenyamanan berada di lingkungan homogen akan membuat saya aman dan
baik-baik saja, namun hal itu terbantahkan ketika kehidupan baru bersama
kelompok heterogen di Yogyakarta justru membuat hidup saya lebih
bermakna dari hanya sekadar merasa aman dan baik- baik saja. Lebih dari
itu semua, perasaan bertoleransi, tenggang rasa, menerima perbedaan, dan
kolaborasi dengan kelompok heterogen benar-benar membuat hidup saya
jauh lebih berwarna.

Saya ingat betul momen ketika menjadi mahasiswa dan berada di
sebuah kelas yang hanya saya seorang beragama Hindu, sementara sisanya
merupakan pemeluk Islam. Tidak sedikit pun saya merasa terdiskriminasi
atau ter-intimidasi oleh posisi saya sebagai minoritas dan keberadaan
mereka sebagai mayoritas. Justru pelajaran terpenting yang saya petik dari
semua itu adalah, sejatinya frasa “minoritas” dan “mayoritas” bukanlah
sebuah kata yang mencerminkan akan adanya peluang diskriminasi yang
lebih tinggi. Namun, frasa tersebut seketika tidak akan berarti apapun
ketika kita memperlakukan semua orang layaknya manusia. Memanusiakan

I 165



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

manusia tidak perlu melihat apa agamanya, apa suku dan rasnya, namun
memanusiakan manusia adalah sebuah seni yang sudah sepantasnya
dilakukan dan dijunjung tinggi sebagai seorang manusia, meskipun hidup di
tengah perbedaan dan keberagaman yang begitu kompleks.

Yogyakarta sebuah kota yang istimewa dan damai di tengah hiruk pikuk
keberagamannya membuat saya semakin memaknai setiap sudut dan sisi
kehidupan. Untuk pertama kalinya pula di kota ini saya tidak bisa menolak
dan menghindar akan ketertarikan dengan seorang manusia yang berlatar
belakang agama berbeda dengan saya, namun sama-sama mempunyai
perasaan cinta layaknya seorang manusia biasa. Kami dipertemukan oleh
waktu, berinteraksi, sering berdiskusi, dan pada akhirnya perasaan cinta
timbul dengan sendirinya. Kami benar-benar tidak mempunyai kekuatan
untuk menolak, karena kami sadar bahwa latar belakang agama tidak
seharusnya menjadi syarat utama untuk mencintai dan dicintai. Kami
sepakat untuk berani memupuk rasa cinta itu dalam sebuah hubungan yang
lebih spesial dari hanya sekadar berteman. Keberanian itu muncul seiring
dengan kesiapan kami untuk menerima risiko ke depannya. Entah risiko
harus merasakan patah hati atau risiko yang lebih kompleks jika hubungan
kami berlanjut.

Waktu berlalu begitu cepat, pada akhirnya kami pun menerima risiko
pertama. Perpisahan antara kami bukan semata-mata karena alasan
berbeda agama, namun lebih pada alasan jarak yang sepertinya tidak bisa
diajak berkompromi. Saya lulus dan menjadi guru di Bali dan dia pun lulus
serta memutuskan untuk lanjut studi ke luar negeri. Perbedaan jarak yang
begitu jauh membuat kami akhirnya sama-sama harus menurunkan ego dan
menghargai keputusan untuk berpisah. Karena bagaimana pun juga kami
harus melanjutkan hidup dan meneruskan mimpi serta cita-cita kami.

Kembalinya saya ke Bali tentunya dengan pembaharuan-pembaharuan
serta banyak pengetahuan baru yang saya dapatkan khususnya tentang arti
kedamaian dalam sebuah keberagaman. Selama empat tahun menjadi
mahasiswa di Yogyakarta, banyak hal yang kemudian membuka perspektif
saya tentang arti damai dalam sebuah keberagaman. Kedamaian dan hidup
yang rukun akan sendirinya hadir ketika kita mampu memposisikan diri

166 I



Petualangan Menelusuri Makna Damai dalam Keberagaman

tidak sebagai mayoritas atau pun minoritas, tetapi sebagai manusia.
Manusia yang sejatinya adalah sama-sama ciptaan Tuhan. Perspektif baru
tentang bagaimana mengelola perasaan cinta dalam sebuah keberagaman,
berani mengambil risiko, serta berlapang dada ketika harus dihadapkan
pada kenyataan yang tidak menyenangkan, namun masih bisa menghargai
satu sama lain.

Di Bali saya mulai berani untuk mengangkat isu-isu keberagaman dan
memanfaatkan profesi saya sebagai seorang guru di sebuah SMA Negeri di
Bali untuk menanamkan nilai-nilai keberagaman kepada anak didik,
membagi pengalaman tentang sejatinya Indonesia begitu beragam, dan
satu hal yang harus tetap kita jaga adalah toleransi antara sesama manusia.
Pengalaman hidup yang sangat berharga tentang makna keberagaman
tidak mungkin akan saya dapatkan andai kata saya hanya diam di zona
nyaman. Yogyakarta dan Bali telah mengajarkan saya banyak hal tentang
keberagaman dan sudah saatnya kini saya menyebarkan makna
keberagaman di negara yang multikultural ini khususnya kepada anak didik
saya.

I 167



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

168 I



Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji

Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji
Patricia Natasha

Sebagai seorang keturunan Tionghoa, tanpa disadari ada
sejumlah stereotip yang benar mengenai aku, di antaranya: mata
sipit, disekolahkan di sekolah swasta Katolik, sangat ambisius di

bidang akademis, jago mata pelajaran matematika,
mendapatkan prestasi ranking tinggi di sekolah, hampir tidak
pernah mendapat pujian atau pelukan orang tua, serta

cenderung tumbuh di lingkungan sosial yang eksklusif-protektif.

Prolog: panggil aku Cia-Cia

Hail Perkenalkan, nama lengkapku Patricia Natasha. lJika Anda
memeriksa instagram, username-ku adalah @ciacia_saratasha, yang
menyimpulkan suatu proses tujuh belas tahun yang kutempuh untuk mulai
menerima identitas diri, beserta segala tradisi warisannya. Aku akan mulai
dari nama “Cia-Cia”, yang merupakan nama kecilku. Tulisan Mandarinnya
adalah 145 2K alias X Jia Jia, yang berarti home sweet home.

Keluarga, kerabat, serta orang-orang yang mengenalku di lingkungan
gereja memanggilku Cia-Cia. Ketika aku mulai masuk TK, Mama menuliskan
nama panggilanku sebagai “Tasha”, karena ada kekhawatiran tersembunyi
Mama bahwa “Cia-Cia” terdengar terlalu Cina. Selanjutnya ketika duduk di
bangku SMP, dengan adanya konflik dalam keluarga serta nama Tasha yang
sangat sulit dieja dengan benar oleh teman-teman, maka aku sedikit
memberontak dengan membuat nama panggilan sendiri, lahirlah nama
“Sarata”. Nama itu hanya terinspirasi dari karakter favoritku yaitu “Katara”
di Avatar dan “Sakura” dari anime Naruto. Jika diingat-ingat lagi, ternyata
tingkah Cia-Cia di masa remaja sangat aneh, tapi begitulah diriku di masa
lalu, yang sedang berproses sebagai Anak Baru Gede (ABG) dengan segala
kehausan validasi dari orang lain untuk terlihat spesial.

I 169



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Sebagai seorang keturunan Tionghoa, tanpa disadari ada sejumlah
stereotip yang benar mengenai aku, di antaranya: mata sipit, disekolahkan
di sekolah swasta Katolik, sangat ambisius di bidang akademis, jago mata
pelajaran matematika, mendapatkan prestasi ranking tinggi di sekolah,
hampir tidak pernah mendapat pujian atau pelukan orang tua, serta
cenderung tumbuh di lingkungan sosial yang eksklusif-protektif. Namun,
ada pula stereotip orang Tionghoa yang tak cocok denganku, di antaranya:
aku tidak bisa berbicara bahasa Mandarin atau pun bahasa kultural lainnya
(padahal Mama lancar bahasa Hokkien), keluarga besarku tidak mempunyai
toko kelontong, warna kulitku agak gelap, dan mata pelajaran favoritku
adalah PKn.

Sejak aku remaja, aku memiliki ketertarikan terhadap isu-isu HAM serta
bermimpi untuk masuk politik. Aku ingin agar ada orang-orang Katolik dan
keturunan Tionghoa yang ikut terlibat di pemerintahan agar tidak ditindas
atau pun diremehkan. Aku juga berimajinasi untuk menangkap penjahat
dan menegakkan keadilan seperti para polisi detektif yang kutonton di
televisi.

Ah, tapi dalam realitasnya, keluarga dan kerabat langsung menggurui
aku dengan mengatakan bahwa masuk dunia politik, menjadi pejabat publik
atau penegak hukum bagi keturunan Tionghoa merupakan hal yang
“hampir mustahil”, “mencari malapetaka”, atau pun “terlalu berbahaya”.
Bagi Mama, semakin dekat pekerjaanku dengan area-area tersebut, maka
makin besar risiko aku mengalami diskriminasi dan intoleransi. Mereka
mendorongku untuk mencari karir yang lebih “aman” di bidang komputer,
bisnis, kedokteran, sains, ataupun bidang-bidang lainnya yang sudah umum
ditekuni oleh orang keturunan Tionghoa.

Tak bisa dipungkiri bahwa prasangka buruk serta asumsi orang tua
tentang posisi keturunan Tionghoa yang selalu didiskriminasi dan
dikesampingkan, berdampak padaku vyang semakin takut dalam
menggunakan nama Cia-Cia. Namun di sisi lain, rasa takut itu terkikis
dengan menyaksikan kisah Gus Dur yang menghargai keturunan Tionghoa,
serta naiknya pamor Wagub DKI Basuki TP yang terkenal dengan nama
panggilan berbahasa Hakka “Ahok”.

170 I



Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji

Aku kemudian bercermin bahwa untuk bisa bekerja di bidang publik dan
berani terjun ke masyarakat, tahap pertama yang perlu ditempuh adalah
berhenti menyangkal identitas sendiri sebagai seorang WNI keturunan
Tionghoa. Maka sejak SMA kelas 2, aku akhirnya bertekad untuk berdamai
dengan nama Cia-Cia, nama yang diberikan orang tuaku ketika aku lahir.

Jadi demikianlah, salam kenal! Panggil aku Cia-Cia, dan inilah kisahku
mengolah “warisan” keluarga serta perjalananku menepati janji untuk
keluar dari zona nyaman.

Zonaku nyaman, aman, bahagia!

Sebagai seorang Tionghoa-Katolik, Papa Mama membesarkanku di
lingkungan perumahan yang relatif aman dan nyaman. Untuk sekolahku
sampai SMA, Papa mewajibkan di sekolah swasta Katolik. Hal itu tidak dapat
diganggu gugat. “Untuk pendidikan karakter”, demikian pendapat Papa.
Bahkan Papa dan Mama juga sudah menawarkan agar aku berkuliah di
perguruan tinggi swasta Katolik, sehingga teman-teman yang akan ditemui
lebih “familiar” dan dosen-dosennya lebih “baik”. Ketika aku menyebut
bahwa aku memilih kuliah hukum di perguruan tinggi negeri, ada
ketidakrelaan yang disembunyikan Mama. “Jurusannya terlalu keras untuk
kamu sebagai perempuan, trus cina lagi! Nanti pergaulannya juga bahaya!”
demikianlah kira-kira kekhawatiran Mama.

Mamaku beragama Buddha dan Papa adalah Katolik. Sepanjang
memoriku mengenal Papa, ia selalu sangat aktif melayani di gereja.
Pelayanannya ada di seputar peribadatan serta sebagai pengurus kematian
orang Katolik. Saking sibuknya Papa melayani di gereja, la sangat jarang
menyisihkan waktu untuk mengajarkan aku tentang iman Katolik, atau pun
mengajak kami berempat untuk berdoa pagi atau malam. Namun demikian,
aku masih sangat dijaga oleh begitu banyak orang yang mayoritas seagama
denganku, yaitu dari guru-guruku, teman-teman dekat di sekolah, Om
Tante yang kukenal dari lingkungan gereja, guru les Mandarin, dan masih
banyak lainnya.

Jika papa tidak mengajariku, di manakah aku mendapat pendidikan
agama? Hmm, sedikit aku pelajari dari sekolah, namun ada pula satu

I 171



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

sumber yang paling kuingat! Yaitu internet. Menurutku, obrolan terkait
Tuhan sangat menarik. Maka ketika SD aku senang berselancar di Facebook,
di mana suatu waktu aku tak sengaja menemukan sejumlah publikasi
penghinaan pada Tuhan Yesus dengan hujatan kata-kata yang sangat kasar
(maklum, media sosial masa itu belum punya sensor yang efektif). Publikasi
tersebut adalah pengalaman pertamaku melihat realitas kebencian
berkedok agama di Indonesia, yang sangat traumatis bagiku yang masih
sangat naif dan percaya bahwa negeri ini “sangat damai dan toleran”. Lalu
sejak SMP, aku lumayan suka belajar iman Katolik dari sejumlah publikasi di
media sosial, yang tentu saja tidak mengajarkan ajaran Katolik secara
lengkap.

Kelas agama yang ku tempuh di “Universitas Sosial Media” akhirnya
menunjukkan efeknya. Pada suatu hari ketika aku masih SMP, aku dan
teman-teman diminta mempresentasikan ajaran agama Katolik secara
umum di depan kelas pada pelajaran Agama Katolik. Perlu dicatat dulu,
meskipun sekolah ini swasta Katolik, hanya 60% teman-temanku beragama
Katolik. Maka aku maju presentasi dengan naifnya pemahaman, bacaan
Alkitabku yang sangat jarang, bolong-bolongnya doa harian, serta ceteknya
ilmu agama. Inilah seberapa sombongnya aku yang dulu, yang berani-
beraninya di depan kelas berkata lantang, “Ajaran gereja yang paling benar
adalah Gereja Katolik! Ajaran Kristen lainnya sebenarnya salah dan hanya
mengandung kebenaran yang tidak sempurna!”

Kelas menjadi hening, teman sekelompokku syok kemudian mundur
teratur untuk kembali ke bangkunya, serta Suster yang menjadi guru di
kelas saat itu -namanya Sr. Widya, CB.- menepuk jidatnya sambil
menggeleng-geleng kepala. Pasca hening, beberapa teman sekelasku yang
beragama Kristen -yang ternyata salah satunya adalah anak pendeta, aduh
gimana sih Cia-Cia?!, berdiri dengan muka marah lalu menyampaikan
protes dengan pertanyaan. Pada saat itu aku ingat merasa kebingungan,
namun di sisi lain ada kebanggaan. Aku yakin bahwa yang aku sampaikan
itu benar, dan kebenaran itu memang sulit diterima oleh teman-teman
Kristen Non-Katolik itu.

172 I



Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji

Aku belum menyadari kesalahanku sampai Sr. Widya menarikku keluar
ruang kelas (kelas agama ada di jam pelajaran terakhir) dan membawa aku
ke kantornya. Beliau menyuruhku duduk, dan kemudian beliau langsung
mengomel: “Nak, jika mau berdebat mempertahankan ajaran Gereja
Katolik kepada mereka yang bukan Katolik, kamu toh harus belajar ajaran
agamamu dengan benar dulu!” Demikianlah omelan beliau yang seketika
meruntuhkan keangkuhanku, karena Sr. Widya memang benar! Aku masa
itu hanya belajar agama sepotong-potong lewat internet tanpa bimbingan
secara serius. Misalnya saja sejarah antara Gereja Katolik dan
perpecahannya dengan Kristen Protestan yang hanya kupelajari dari sudut
pandang Katolik.

Sr. Widya kemudian meminjamkan buku YOUCAT, yaitu Katekismus
(istilah untuk ajaran iman Katolik yang dibukukan secara resmi) dalam
bahasa pemuda, dan melarang aku berdebat atau menjelaskan ajaran
Katolik sebelum aku membaca buku itu sampai selesai. Keesokan harinya
aku meminta maaf satu persatu kepada setiap siswa beragama Kristen non-
Katolik di kelas, serta masih menanggung malu peristiwa itu sampai aku
lulus. Bagaimana kabar buku YOUCAT? Aku membacanya sampai selesai
dalam tiga bulan setelah Sr. Widya meminjamkannya, kemudian aku
membeli buku aslinya agar aku bisa membaca ulang.

Semenjak itu, aku membiasakan untuk membaca buku-buku ajaraniman
Katolik dari penulis yang terpercaya intelektualitasnya, serta berusaha
untuk tidak menelan mentah-mentah posting-an tentang iman Katolik di
sosial media. Kejadian itu adalah suatu pembelajaran yang tidak pernah
aku lupakan, dan aku masih merujuknya sebagai “penistaan agama
pertama dan (semoga) terakhirku.”

Namun setelah kejadian itu pun, aku belum pernah mengenal seorang
muslim dengan dekat. Pertemanan pertamaku dengan orang-orang muslim
baru terjadi ketika aku sedang liburan sekolah sebelum memulai kelas dua
SMA. Seorang ibu tokoh gereja, namanya Bu Carol menawarkanku untuk
mengajar sebagai relawan di sebuah rumah singgah miliknya. Rumah
singgah ini menyediakan pelajaran tambahan gratis untuk anak-anak yang
bermukim di desa dekat perumahanku. Daripada bosan tanpa kegiatan di

I 173



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

rumah, aku mengiyakan tawaran Bu Carol. Maka setiap harinya selama
liburan panjang itu, aku naik sepeda sekitar 1,5 km untuk mengajar anak-
anak SD dan SMP yang mayoritasnya adalah perempuan muslim. Sambil
mengajar Matematika, Bahasa Inggris, dan IPA, aku heran karena anak-anak
ini dengan tulus tidak memperlakukan aku sebagai orang asing,
bertentangan dengan apa yang Mama seringkali ceritakan kepadaku
tentang “tabiat” dari “Muslim-pribumi” terhadap “keturunan Tionghoa”.

Hubungan aku dan anak-anak murid ini semakin dekat. Selalu setelah
aktivitas belajar mengajar di rumah singgah selesai, anak-anak langsung
mengajakku bermain, berpetualang di lingkungan perumahan dengan
sepeda, mendengarkan aku mendongeng, membuat prakarya, dan kegiatan
lainnya. Di hari-hari ketika aku libur mengajar, aku sangat kaget
menemukan anak-anak ini di depan pagar rumahku. Mereka berjalan kaki
dari desanya untuk mengajak Kak Cia-Cia menghabiskan waktu dan bermain
dengan mereka di hari libur. Tidak ada kata-kata yang bisa menggambarkan
betapa aku terharu, berbahagia, dan merasa bangga bisa menghabiskan
waktu menjadi guru dan sahabat dari anak-anak ini. Untuk pertama kalinya
dalam hidupku, hatiku secara serius mempertanyakan semua prasangka
buruk, ketakutan, dan kecurigaan yang sudah ditanamkan Papa Mama
secara langsung maupun tidak langsung kepadaku terkait identitas anak-
anak ini sebagai “muslim pribumi”.

Warisan orang tua

Sebagai seorang Tionghoa-Katolik, aku lahir di keluarga yang memegang
rasa ketakutan dan kebencian yang tersembunyi dan berakar. Dalam
perenunganku, aku menyadari bahwa lingkungan tempat aku dibesarkan
dipilih oleh Papa Mama dengan sangat hati-hati. Aku sangat jarang
menjumpai teman sebaya yang Muslim, serta mayoritas teman-teman
dekatku di sekolah beragama Katolik atau Kristen, keturunan Tionghoa,
serta memiliki status ekonomi yang setara.

Sebelum aku lahir, Papa Mamaku yang berasal dari Medan sempat
berpindah-pindah dari satu pemukiman ke pemukiman lainnya di
Jabodetabek, yaitu dari Jakarta, Bekasi, Jakarta lagi. Barulah ketika aku

174 I



Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji

masuk TK, kami berpindah ke lingkungan perumahan privat di Tangerang.
Ketika kerusuhan Mei 1998 terjadi, Papa Mama sedang berdomisili di
Jakarta. Syukurnya, kerusuhan Mei 1998 tidak berdampak secara fisik pada
keluarga kami, namun Papa saya mengingat akan pemaksaan dari seorang
tetangga agar Papa membeli barang-barang hasil jarahannya. Sebuah
dompet merek mewah akhirnya Papa beli dari tetangga itu dengan harga
murah, yang kemudian rusak dalam tiga bulan. Refleksi Papa, mungkin
begitulah nasib dari harta yang punya asal tidak halal.

Jika aku tarik lebih mundur lagi, ada sebab dari sangat berakarnya
prasangka buruk Mama terhadap “pribumi-muslim”. Dugaanku salah
satunya adalah Mama berulang kali menceritakan padaku betapa
menyebalkan dan menjijikannya sejumlah pengalaman yang ia alami saat
berkuliah di suatu universitas negeri di Sumatera pada 1980-an. Para senior
di kampus dengan mudah melontarkan kata-kata kasar serta ujaran yang
melecehkan Mama secara seksual, semuanya karena Mama adalah seorang
perempuan Tionghoa.

Kisah-kisah perlakuan buruk yang Mama alami sangat sering ia ceritakan
dengan tujuan agar kami (aku dan Cici) berhati-hati atas orang-orang yang
mungkin “berbahaya” terhadap kami sebagai keturunan Tionghoa. Hingga
kini, Mama masih menjaga jarak dari semua orang yang berkulit lebih gelap
dan beragama Islam, apalagi yang berpakaian religius (yang Mama sebut
dengan konotasi negatif “pribumi”).

Ingat tentang rumah singgah yang aku mengajar ketika SMA? Mama juga
tidak suka akan kegiatanku tersebut dan memintaku melakukan pekerjaan
yang lebih bermanfaat dibandingkan kerelawanan. Pada suatu hari di bulan
kedua aku mengajar, Mama menahanku ketika aku bersiap berangkat. la
tidak memahami semangatku untuk anak-anak muslim ini, dari dalam
rumah ia berteriak, “Ngapain kamu susah-susah mengajar anak-anak yang
akan dapat kesempatan jadi PNS dan pejabat karena keturunan sukunya,
warna kulit, dan agamanya! Lihat saja nanti ketika mereka besar, mereka
akan menjadi serigala-serigala yang menyerang kamu!”

Tak mendengarkan Mama, aku mulai mengayuh sepedaku menuju
rumah singgah itu sambil termenung tentang betapa rasa takut dan benci

I 175



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

itu diwariskan padaku selama ini. Di hari itu aku menyadari dua hal, yaitu
pertama, aku tidak bisa menyalahkan pemahaman orang tuaku yang
berprasangka buruk kepada muslim-pribumi. Kedua, semua hal dan
prasangka yang disampaikan Papa Mama kepadaku belum tentu benar,
sehingga kebenaran aslinya harus terus aku cari. Suatu hari nanti, mungkin
aku dapat mengolah warisan kebencian Mama, dan melepaskan diri dari
prasangka buruk yang keluarga tanamkan padaku tentang orang-orang ini.

Hari Natal, 25 Desember 2017.

Hari itu adalah awal mula dari titik balik hidupku untuk semakin
“ditendang” keluar dari zona nyaman. Kami, yang terdiri dari aku, Bu Carol,
para relawan pengajar lain, serta sekitar 20 orang anak murid rumah
singgah datang dalam undangan acara Makan Siang Natal 2017. Acara ini
sudah dilakukan setiap tahun, dan diikuti oleh masyarakat umum tanpa
mengenal agama dan latar belakang. Di acara ini, kami makan siang
bersama, mengikuti games, bertukar kado, menari, dan bernyanyi.
Suasananya mirip seperti pesta rakyat, namun dengan judul Makan Siang
Natal. Aku mengingat betul bahwa tidak ada agenda ibadah Katolik sama
sekali dalam acara tersebut.

Seminggu setelah acara Makan Siang Natal, aku sudah masuk sekolah,
sehingga sesi belajar mengajar di hari sekolah dilakukan oleh Bu Carol dan
kawan-kawannya. Pada waktu itu pula, datanglah rombongan orang tua
murid serta sejumlah tokoh agama dan tokoh masyarakat dari desa tempat
tinggal anak-anak itu. Rombongan tersebut pun menyatakan bahwa segala
aktivitas rumah singgah ini tidak boleh diselenggarakan lagi karena telah
melakukan Kristenisasi. Acara Makan Siang Natal 2017 mereka anggap
sebagai bukti bahwa kami para pengajar memiliki maksud tersembunyi
terhadap anak-anak tersebut.

Tuduhan dan serangan kepada rumah singgah kami datang dari berbagai
penjuru secara bertubi-tubi. Kado sepatu baru yang anak-anak ini terima
dalam acara Makan Siang Natal (yang dibelikan oleh Bu Carol), dituduh
sebagai salah satu bentuk kedok kristenisasi sehingga dikembalikan kepada
kami. Semua kegiatan belajar mengajar di rumah singgah (yang dimulai dan
diakhiri dengan Al-Fatihah), juga dituduh sebagai dugaan kristenisasi.

176 I



Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji

Kemudian para tetangga yang tinggal di dekat rumah singgah menuduh
kami sebagai biang kerok gangguan suara berisik anak-anak. Ditambah lagi
tokoh masyarakat di desa itu menegaskan bahwa lebih baik anak-anak
mendapatkan kelas kursus tambahan dari guru-guru yang berasal dari desa
yang sama, serta tidak perlu mendatangi rumah singgah untuk menghindari
kejadian “Kristenisasi” terulang lagi.

Pada hari Sabtu di pekan itu juga, aku tiba di rumah singgah yang sangat
sepi. Anak-anak ini sungguh tidak datang lagi, entah karena memang
dilarang oleh para tokoh masyarakat dan orang tua mereka. Ruang kelas
sederhana dalam rumah yang biasanya terisi penuh anak-anak yang
menuntut ilmu, kini hampa, kosong. Anak-anak yang biasanya sangat sering
menunggu di depan rumahku untuk mengajak Kak Cia-Cia berpetualang,
mereka tidak pernah lagi datang, sama sekali. Tali persaudaraan kami
seolah-olah diputuskan secara paksa dan mendadak, meninggalkan aku
yang galau, memimpikan kesempatan terakhir untuk bertemu dan
menjelaskan segala kesalahpahaman terhadap anak-anak itu.

Untuk pertama kalinya dalam 17 tahun hidupku, aku merasakan patah
hati yang sangat berat. Ada begitu banyak yang kutangisi, di antaranya
adalah betapa anak-anak ini menyerupai kisahku sebagai penerima
“warisan” prasangka buruk dan kebencian dari lingkungan masyarakat yang
membesarkan mereka. Aku sangat menyesal bahwa pertemuan terakhir
kami adalah saat peristiwa Makan Siang Natal, dan pada saat itu aku
berpisah dengan anak-anak sambil merasa optimis. Aku mengira bahwa aku
akan terus berkesempatan mengajar mereka di tahun depan, mendampingi
mereka sampai ke bangku SMP dan SMA. Derita karena belum sempat
mengucapkan kata-kata pamit dan perpisahan. Duka karena belum sempat
meminta maaf kepada anak-anak ini atas segala kekuranganku selama
mengajar. Aku menangisi tidak adanya kesempatanku untuk meyakinkan
mereka, “Kak Cia-Cia tidak bermaksud sama sekali mengajak kalian
berpindah agama apa pun..” Bahwa sebelum anak-anak ini dilarang
menemui kami lagi, aku belum sempat menatap mata satu persatu,
memeluk mereka sambil menyampaikan pesan, “Kejarlah pendidikan

I 177



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

setinggi mungkin, dan percayalah suatu hari nanti, kita bisa saling
menghormati, menghargai, dan saling menguatkan sebagai saudara...”.

Aku tidak bisa tidur dan tidak lagi fokus di sekolah. Aku sangat tidak
nyaman untuk hanya berdiam diri sementara hati ini masih belum mau
menerima segala realitas. Maka secara nekat pada suatu Jumat setelah
pulang sekolah, aku menarik sepedaku yang mulai berjamur di gudang,
mengabaikan suara Mama yang bertanya curiga akan tujuanku, dan
berangkat menuju desa itu sendirian. Isi otakku hanyalah, bahwa Cia-Cia
seharusnya bisa melakukan sesuatu, tidak mungkinlah sepenuhnya tak
berdaya dan tidak bisa berbuat apa pun. Aku bertekad untuk mencoba
bertemu dengan anak-anak muridku secara langsung, meskipun aku tidak
tahu apa yang akan aku sampaikan kepada mereka di tengah emosiku yang
masih sangat tidak stabil. “Jika anak-anak itu dilarang mendatangiku,
akulah yang akan mendatangi mereka!”

Ketika sampai di desa itu, aku tidak menemui anak-anak muridku sama
sekali, padahal sudah jam pulang sekolah. Sementara sejumlah anak-anak
lainnya yang menatap sambil menduga tentang siapa diriku, tidak bersedia
untuk menjelaskan padaku tentang teman-temannya yang menjadi murid
rumah singgah. Mereka hanya menunjukkan padaku jalan keluar dari desa
tersebut dan mengucapkan semoga perjalanan pulangku lancar.

Tiba-tiba Papa menelepon. Ketika aku mengangkat telepon tersebut,
Papa langsung membentak, “Pulang kamu sekarang! Kamu kemana! Nyari
siapa? Mau ngajar lagi? Pulang SEKARANG!” Ah, berarti Mama sudah
berhasil menebak bahwa Cia-Cia meninggalkan rumah untuk berangkat ke
desa ini, dan segera mengabarkan Papa. Setelah mematikan telepon, aku
menerima lebih banyak lagi pesan chat dari Papa. Setelah enam bulan, Papa
tidak pernah berkomentar tentang kegiatanku sebagai relawan di rumah
singgah beserta segala permassalahannya, akhirnya Papa buka suara. la
menyampaikan, “Kamu mengerjakan sesuatu yang tidak berguna. Pulang.
Pulang ya. Jangan cari ribut dan cari massalah tambahan...”

Ah Papa...Aku berteriak frustasi dalam hati. Aku sedang tidak dengan
sengaja mencari ribut atau masalah.....Kami sebagai relawan tidak bersalah,
lalu apakah kita tidak boleh memperjuangkan yang benar? Namun aku tahu

178 I



Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji

Papa mengkhawatirkanku dan mencoba menahan agar massalah ini tidak
semakin parah dan berkomplikasi. Papa tidak mau mengakui bahwa tetap
ada rasa takut bahwa langkahku dapat membahayakan suatu hari nanti.
Maka aku pulang dengan wajah lunglai. Seiring waktu berjalan, proses kasus
rumah singgah ini akhirnya berhenti tanpa solusi atau pun rekonsiliasi.
Pelan-pelan, perpustakaan rumah singgah kami dibongkar, buku-bukunya
disingkirkan, kursi-kursi dan meja dilipat dan dibereskan, sementara hatiku?
Hatiku hancur berkeping-keping.

Pencarian jawaban

Ketika aku masih memproses patah hatiku, aku menemukan informasi
acara “Student Interfaith Peace Camp (SIPC) Jakarta, Mei 2018” di
instagram. Acara yang menarik dan menurutku konsepnya berani, yaitu
mengundang agar mahasiswa S1/S2 baik Muslim maupun Kristiani untuk
mendaftar dan belajar nilai perdamaian serta dialog lintas iman. Kemudian
sesuai dugaan Anda, sebagai orang yang keras kepala, sedang berduka, dan
hati masih sangat marah, aku mengabaikan syarat kriteria peserta
“mahasiswa” dan langsung mendaftar SIPC tersebut.

Aku tidak menyampaikan kepada Mama ketika aku mendaftar, dan
setelah aku diterima menjadi peserta, aku baru menyampaikan kepada
orang tua. Pada saat itu, Mama sekali lagi menentang keras rencanaku
untuk berangkat ke Bogor sendirian untuk bertemu dengan “para muslim-
pribumi” selama tiga hari dua malam serta tidak mengizinkan aku pergi.
Untunglah Papa masih menyetujui agar aku mengikuti SIPC dengan syarat
bahwa aku akan diantar dan dijemput oleh Papa, sebagaimana begitulah
anak bungsu perempuan keturunan Tionghoa yang dijaga Papa secara
protektif.

Maka aku dengan antusias datang ke SIPC. Ah, inilah kesempatanku
bertemu dengan teman-teman muslim sebaya. Aku berangkat ke SIPC itu
dengan satu keinginan, yaitu aku bermaksud mencari jawaban kepada
teman-teman muslim tentang apakah alasan kejadian penyegelan rumah
singgah yang kualami. Apa dasar dari begitu hebatnya prasangka buruk

I 179



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

yang dimiliki para tokoh masyarakat desa kepada kami sehingga
komunikasi, klarifikasi, dan rekonsiliasi menjadi sangat sulit.

Ketika tiba dan mulai berproses di SIPC, kegiatan ini sangat luar biasa
memperkaya perspektif serta menguatkan hati. Bagaimana peserta muslim
membagikan pergumulan berkaitan dengan terorisme, radikalisme,
intoleransi yang menjamur di lingkungan mereka. Aku juga secara
terlambat, akhirnya dapat mendengarkan perspektif serta refleksi dari
teman-teman Kristen non-Katolik tentang peribadatan, iman, dan Alkitab.
Sesi-sesi di SIPC yang paling membekas di benak saya, antara lain adalah
sesi “Konflik Tanpa Kekerasan”, “Meminta dan Memberi Maaf”, “Mengatasi
Prasangka”, serta tentu saja, “Rekonsiliasi Konflik”.

Pada sesi rekonsiliasi konflik, para fasilitator meminta kepada peserta
muslim dan kristiani, saling mengklarifikasi kegelisahan yang masih
mengganjal di dalam hati. Maka aku membuka suara tentang kisah kejadian
penyegelan rumah singgah itu. Aku tidak akan pernah melupakan respon
dari Kak Vika, sebagai peserta muslimah yang sudah banyak mengobrol
denganku selama SIPC. Kak Vika mewakili para orang tua dan tokoh
masyarakat, “saudara-saudari” muslimnya di desa itu, meminta maaf
kepada aku atas prasangka buruk, tuduhan, serta tindakan yang dilakukan
tanpa usaha klarifikasi. Kak Vika juga mewakili anak-anak itu berkata, “Cia-
Cia, atas nama anak-anak itu, terima kasih kamu telah mau membantu
kami, melayani dengan kasih tanpa melihat agama. Semoga suatu hari
nanti, ada titik terang untuk massalah ini, meskipun prosesnya akan
panjang dan pasti mengikis prasangka buruk itu adalah usaha seumur
hidup...”.

Kami berpelukan setelah itu, dan meski mataku basah, hatiku seperti
sangat lega, bagaikan ada bongkahan batu dalam hatiku yang pecah,
terkikis, dan lepas, memberikan ketenangan baru. Perjalanan untuk
perdamaian dan dialog masih sangat panjang, namun saat SIPC itu berakhir,
aku dengan yakin membisikkan janji kepada Tuhan.

“Tuhan, Engkau sudah membawaku kesini. Jika Engkau mengizinkan,
aku berjanji melayani di gerakan perdamaian ini, selama dan sekuat yang

180 I



Zona Nyaman, Warisan, dan Sebuah Janji

aku bisa. Aku ingin agar ada damai dan semakin banyak konflik dapat
diselesaikan dengan dialog...”.

Epilog

Saya merefleksikan bahwa penyegelan rumah singgah tersebut masih
membutuhkan waktu yang cukup panjang bagi saya untuk memprosesnya,
memulihkan luka-lukanya, dan mencari anak-anak tersebut satu persatu
untuk mengadakan rekonsiliasi. Namun saya percaya bahwa Tuhan
mengizinkan hal itu terjadi agar saya dipertemukan dengan YIPC dan
disadarkan betapa abainya aku dalam zona nyamanku.

Selama 17 tahun lamanya aku merasa bahwa hidupku damai, semboyan
Bhinneka Tunggal lka dan Pancasila yang kuhapalkan sudah diterapkan,
sementara konflik SARA yang terjadi, terjadi nun jauh di daerah lain dan
tidak berdampak padaku. Aku memanjakan diri dengan ilusi bahwa isu
perdamaian bukanlah hal yang terlalu serius dan membutuhkan perhatian
besar. Aku berencana lulus SMA, mencari kampus Katolik yang nyaman
dengan lingkungan pertemanan serupa, kemudian bekerja di antara orang-
orang yang juga serupa denganku, kemudian dari waktu ke waktu melayani
sebentar dalam acara-acara sosial yang diadakan gereja.

Namun dengan berproses dalam kejadian ini, aku ditantang Tuhan untuk
bergerak, diutus untuk terlibat secara langsung dan aktif dalam merawat
perdamaian dan dialog. Sungguh, tantangannya bukan hanya eksternal
dengan berbagai komunitas berbeda latar belakang, melainkan aku
dihadapkan pada warisan prasangka yang sudah terbawa dalam hati selama
bertahun-tahun.

Ketika aku pulang setelah kegiatan SIPC Mei 2018, dengan aku
mempublikasikan foto dengan fasilitator muslimah bercadar serta foto-foto
lainnya, Mama geram karena aku menghiraukan larangannya. Akibatnya,
Mama saya tidak berbicara denganku selama dua minggu. Namun aku mau
memahami bahwa Mama yang masih memiliki prasangka buruk dan
kecurigaan terhadap “muslim pribumi”.

Selama empat tahun setelahnya, aku terus aktif di YIPC sebagai asisten
fasilitator dan fasilitator. Puji Tuhan, dengan semakin seringnya aku

I 181



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

memperkenalkan dan menceritakan sahabat-sahabat muslimku di YIPC
yang sangat toleran dan cinta damai kepada Mama, pelan-pelan Mama kini
sudah mendukung pelayananku di gerakan perdamaian. “Hati-hati di jalan,
nak”. Demikianlah sekarang Mama berpesan setiap kali aku pergi
melaksanakan tugas-tugas Fasilitator YIPC.

Perubahan butuh proses, pengikisan warisan kebencian dan rasa takut
membutuhkan waktu. Tapi harapan itu selalu ada, maka marilah terus
berjuang. Salam Peace Shalom.

182 I



Yofi Wasil Sibaweh (Komikus)

ORANG-ORANG
MULAI MENUAUHIKU
KARENA AKU
Ol ANGGAP
MELAKUKAN
"KRISTENISASI"

PADAHAL
AKU CUMA
INGIN
MENGAJAR

KENAPA
MALAH JADI
DIFITNAH
BEGINI

JAUHI MEREKA!
MEREKA ITU 8LIKAN
GOLONGAN
Kita!

GIMANA CARAKU
LUNTUK MEREDAKAN
API KEBENCIAN INIP

JueA SELALU
BILANG
BEGITU




Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

MLINGKIN IN(
BELLUM CLKLP

TAPI,
GIMANA
KALO KITA
BANTLI?

MULAI SEKARANG
AKU AKAN MENCARI
JAWABAN ATAS
MASALAHKU

184 I

AGAR BISA
MEMADAMKAN
API KEBENCIAN
INI OAN JUGA
ORAN& TUA KU




Pengakuan Dosa dari Konsep Patriarki ala Anak Laki-2 Tanah Jawa

Pengakuan Dosa dari Konsep Patriarki ala
Anak Laki-Laki Tanah Jawa
Rama Zatriya Galih Panuntun

Gender yang seharusnya ngobrolin tentang “peran” keduanya,
peran antara laki-laki dan perempuan. Salah kaprahnya
misalnya, segala pekerjaan basic skill seperti memasak,
membersihkan baik menyapu, mengepel dan mencuci baju

identik dengan tangan perempuan.

Ketika sudah berkeluarga kini, kangen dan pengen meluk Sinta (adik
perempuanku) semakin menggunung di dadaku. Yang kurasa, bisa jadi
himpunan rasa rindu selain karena keterpisahan jarak kami sejak 2017
terakhir melihatnya secara fisik. Bisa jadi juga karena rasa pengakuan dosa
masa laluku yang sudah kulakukan pada dirinya.

Dibesarkan oleh tiga kali perceraian dan bersama almarhumah Mbah
yang suka menonton sinetron yang diperankan Dude Harlino, bagiku di
tangan almarhumah Mbah-ku adalah surga dan kenyamanan. Tapi bagi
Sinta, bisa jadi neraka dan sangat menyiksa. Dimanjakan dengan jaminan
sebagai cucu laki-laki pertama vyang selalu di-kudang (baca:puiji)
membuatku menjalankan pendidikan di sekolah favorit begitu tenang dan
didukung. Namun, ketika Sinta yang sekolah di sekolah umum, hmm, ya
begitu. Sudahlah!

Ketimpangan perilaku yang dia dapatkan dariku tidak terlepas
bagaimana keluarga masih mengadopsi paham patriarkis khas Jawa yang
begitu agung. Ketika posisi laki-laki adalah segalanya dan pihak perempuan
seadanya saja. Adanya tingkatan lelaki yang selalu “di atas” dan perempuan
“di bawah” itu pun ditambah dengan tambahan kuasa atau power yang
cenderung mendominasi.

Kayaknya Sinta harus baca surat yang ditulis R.A. Kartini pada 18 Agustus
1899 pada Estelle Zeehandelaar, adiknya. Surat itu berbunyi:

I 185



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Mengejutkan adat kami orang Jawa.

Seorang adikku, lelaki maupun wanita, tak boleh jalan melewati aku,
atau kalau toh harus melewati aku, dia mesti merangkak di atas tanah.
Kalau seorang adik duduk di atas kursi dan aku hendak lalu, mestilah dia
segera meluncurkan diri ke tanah dan di sana duduk menekuri tanah itu
sampai aku tak nampak lagi olehnya. Terhadap aku, adik-adikku tidak
boleh ber-aku-ber-kau; dan pada setiap akhir kalimat yang keluar dari
mulutnya harus mereka tutup dengan sembah.

Kalau adik-adikku, tak peduli lelaki atau wanita, bicara dengan orang-
orang lain tentang diriku, mereka harus pergunakan bahasa tinggi
segala apa yang berhubungan dengan diriku, misalnya pakaian, tempat
duduk, tangan, kaki, mata, pendeknya apa saja milikku.

Kepalaku yang terhormat ini tiada boleh mereka menyentuhnya tanpa
izin istimewa dari aku dan itu pun sesudah diupacarai dengan beberapa
kali sembah. Kalau ada penganan di meja, bocah-bocah kecil itu tak
boleh menghampiri, sebelum aku berkenan mengambil barang sedikit.
Duh, Stella,

kau harus lihat, bagaimana di kabupaten-kabupaten lain saudari dan
saudara itu bergaul! Mereka itu saudara, hanya karena mereka anak
dari orang tua yang sama; tak ada ikatan lain yang menghubungkan
mereka terkecuali darah. Saudara-saudara itu hidup berdampingan
seperti orang-orang asing satu terhadap yang lain, Cuma persamaan
raut muka, yang kadang-kadang pun tak nampak, yang jadi tanda
kesaudaraan mereka (Pramodya Ananta Toer, 2003)%*

Sebagai pengakuan dosa, mungkin surat ini bisa mewakili. Tapi secara
langsung untuk membayar luka yang dirasakan rasanya tidak cukup.

Maafin Mas ya, Sin. Kalo dari dulu Mas sudah tau konsep ini itu salah
dan merugikan bagi kamu, pasti Mas bilang ke Mbah buat nolaknya dan

30 Gregoria Rosarheina Kusuma, KONSEP DIRI ANAK LAKI-LAKI PERTAMA JAWA,
Skripsi, Universitas Sanata Dharma Yogyakarta, 2010

186 I



Pengakuan Dosa dari Konsep Patriarki ala Anak Laki-2 Tanah Jawa

seharusnya Mas juga tidak merasa nyaman dengan perlakuan yang
tidak berimbang bahkan cenderung membuat kamu sakit hati dan
mungkin menyimpan dendam.
Sekali lagi maafin Mas ya, Sin.

Surat yang disadur langsung oleh Mbah Pram ini menggambarkan
konsep patriarkis laki-laki Jawa yang mungkin hari ini masih saja lestari. Juga
bisa saja konsep-konsep seperti ini berkembang di luar suku Jawa. Dan
ketika hal ini salah, tolong segera komunikasikan, ya guys ya!

Seiring bertambahnya pengalaman dan pengetahuanku, semakin aku
yakin bahwa konsep ini salah. Konstruk konsepsi patriarki yang cenderung
merendahkan dan mengintimidasi tentu saja tidak seimbang-seirama
dengan ajaran Tuhan maupun landasan bangsa kita. Dan kita bisa
meresponnya dengan menawarkan #KeadilanBagiSemua.

Bagaimana mungkin kita menggapai perdamaian abadi jika dalam
keseharian kita masih dibalut dengan patriarkis yang merendahkan orang
lain? Apapun sukumul!

Realitas sosiologis yang ada di lingkungan masyarakat Muslim misalnya,
masih menjelaskan secara nyata betapa perempuan masih didiskriminasi,
eksploitasi, dan kekerasan.3! Sebagai Muslim, saya belajar dari Bu Musdah
Mulia untuk mengamini tiga langkah sebagai misi ikhtiar untuk
membebaskan masyarakat dari patriarkisme. Tiga langkah itu ialah,

Pertama, mampu membedakan agama dan pemikiran agama.

Membedakan agama dan pemikiran agama adalah dua hal yang
berbeda. Sebagai penganut agama dan dalam ajaran yang telah diterima
selama ini bisa saja kita masih bias untuk dapat membedakan keduanya.
Misalnya, sebagai Muslim kita harus bisa membedakan bahwa tafsir, fikih,
kalam, dan tasawuf adalah bagian dari pemikiran agama. Sedangkan jika
kita sepakat bahwa Alquran dan Hadis adalah wujud agama itu sendiri,
maka kita harus memiliki satu suara bahwa konsumsi keagamaan kita hari

31 Musdah Mulia, dalam Bebas Dari Patriarkime Islam karya Syafiq Hasyim,
2010, KataKita, Depok

I 187



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

ini merupakan hasil pemikiran ulama terhadap kita suci dan tradisi
kenabian.

Kedua, menyusun prinsip-prinsip keagamaan.

Menurut kalangan ulama, kategorisasi prinsip keagamaan dibagi
menjadi dua kelompok, yaitu bagian umum dari agama (prinsip) dan bagian-
bagian yang bersifat khusus (partikular). Kita harus cekatan dalam melihat
kedua hal ini, karena berpengaruh pada muara pemaknaan keagamaan
yang akan kita tuangkan dalam kehidupan bermasyarakat.

Lalu yang ketiga, melaksanakannya dalam Keseharian.

Pelaksanaan dalam keseharian dalam kedua langkah sebelumnya akan
menunjang bagaimana akhir dari transformasi sosial keagamaan di
lingkungan kita. Kerja-kerja praktis seperti ini akan mendukung keterkaitan
dengan kerja-kerja intelektual. Dan sebagai gambaran, kalangan intelektual
dan ulama Indonesia sedang menuju proses ini.

Seberapa besar pengaruh relasi konsep patriarki pada dirinya

Aku menyadari pengaruh konsep patriarkis yang selama ini ku dapatkan
tidak hanya ujug-ujug (baca: tiba-tiba) kurasakan. Namun seperti bola salju
yang semakin meluncur semakin besar hingga apesnya ya sampailah
mengenai pada sebagian pola asuh yang aku rasakan.

Beberapa peristiwa yang berkenan aku bagikan pada kalian, akan ku
pisahkan menjadi dua bagian. Bagian pertama bagaimana konsep ini
berpengaruh ke dalam diri ku sendiri, secara benak pikiran, pengambilan
keputusan, penyelesaian massalah hingga pada konstruk berpikir misalnya.
Sedangkan yang kedua, konsep ini pula yang mempengaruhi sedikit banyak
urusan luar atau dimensi sosialku bersama orang lain.

Dalam urusan berkontemplasi ke dalam diri ini, banyak yang menjadi
kemelut dalam pergumulan pikiranku. Bagaimana aku bisa menerima
doktrin yang membuat nyaman satu pihak (dalam hal ini laki-laki) dan
merendahkan pihak lain (dalam hal ini perempuan) baik secara langsung
maupun tidak. Karena sepenglihatanku bisa jadi orang tua kita terdahulu—
juga tidak menutup kemungkinan hari ini juga— gagal paham bagaimana
memahami dan memilah pengertian apa itu gender dengan jenis kelamin.

188 I



Pengakuan Dosa dari Konsep Patriarki ala Anak Laki-2 Tanah Jawa

Gender yang seharusnya ngobrolin tentang “peran” keduanya, peran
antara laki-laki dan perempuan. Salah kaprahnya misalnya, segala
pekerjaan basic skill seperti memasak, membersihkan baik menyapu,
mengepel dan mencuci baju identik dengan tangan perempuan. Seolah-
olah pekerjaan itu haram dari genggaman laki-laki. Padahal ya bisa saja, toh
buktinya banyak chef itu lelaki, cowok juga bisa nyapu, mampu ngepel
apalagi cuci-cuci jemur-jemur baju, kok!

Karena yang tidak bisa digantikan peran perempuan adalah 4-M.
Keempat M itu ialah menstruasi, mengandung, melahirkan, dan menyusui.
Selebihnya banyak peran sosial yang bisa dilakukan oleh perempuan, dari
memimpin negara sampai supir jet tempur pun bisa!

Hal yang salah dalam endapan memoarku adalah perempuan selalu
melayani, namun yang baik seyogianya adalah harus saling melengkapi dan
memang seharusnya seperti itu! Dan kita khususnya yang muda ini bisa
mematahkan trend tersebut. Kalau bisa ya sampai mentas dari pandangan
sosial menyoal gender lebih kontruktif sepeninggal pola asuh orang tua kita
dulu.

Saking geramnya, sampai sampai temanku nyeletuk kalau “Banyak yang
mengklaim dirinya paham tentang agama (Islam) tapi malah mengekang,
membungkam dan menindas perempuan justru dengan menggunakan
dalil-dalil kitab suci (Alquran) itu sendiri”—Yulaikha, santri Universitas Negeri
Yogyakarta.

Santri alumnus pesantren Ahmadiyah yang berdomisili di Watumalang,
Wonosobo ini terlebih meresahkan hal yang sama. Selain karena memang
sudut pandangnya perempuan, melihat konsep patriarki terlebih dalam
konteks budaya Jawa yang kental agaknya perlu lebih lantang untuk
memantapkan langkah mematahkan hal-hal yang mendeskriditkan individu
atau sebagian golongan ini. Dan kerja-kerja kita seperti ini adalah melawan
realitas dan (diperlukan) langkah konkret.

Gerakan lintas iman sebagai alternatif patahkan eksistensi patriarki
Ya, gerakan lintas iman ku rasa bisa jadi salah satu langkah alternatif
yang digunakan di tengah kita mungkin kehabisan energi dalam melakukan

I 189



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

pekerjaan ini—pekerjaan dalam menyiptakan ruang aman, hubungan yang
nyaman dan pandangan yang konstruktif dengan sesama dalam
berkehidupan.

Karena gerakan lintas iman lekat dengan pandangan-pandangan Tuhan
(Baca: ayat dari kitab suci) yang selama ini menurutku bisa jadi pamungkas
ketika hati lelah, pundak banyak sekali beban dan muka ekspektasi yang
sekaligus ditampar oleh realita karena tidak sejalan dengan apa yang kita
harapkan.

Lintas iman di sini saya akan menghantarkan pada dua sisi, yaitu Islam
dan Kristen. Pada sisi Islam, Anda akan mengetahui bagaimana penggalan
dalam diskusi muslim yang diwakili oleh tokoh muslim. Sedangkan pada sisi
Kristen, aku akan memotret melalui kacamata penelitian yang menyoroti
Kejadian 1: 27.

Misalnya dalam acuan diskusi Islam, saya mengambil apa yang
diwartakan oleh sang Guru, Quraish Shihab. Dalam tafsir al-Misbah, Abi
Quraish Shihab menyatakan penafsiran ayat-ayat tentang penciptaan
perempuan (Hawa) yang berasal dari tulang rusuk laki-laki (Adam)
sesungguhnya adalah sebuah ide yang mempengaruhi. Seperti yang pernah
diutarakan oleh Rasyid Ridha, bahwa ide tentang kisah Adam dan Hawa
seperti itu adalah berasal dari Kitab Perjanjian Lama. Dan sesungguhnya
Alquran tidak pernah memuat ide tersebut secara eksplisit di dalam redaksi
ayat-ayatnya.

Justru Alquran diturunkan dalam rangka mengikis segala perbedaan
antara laki-laki dan perempuan, khususnya dalam bidang kemanusiaan.
Sedangkan hak-hak perempuan, baik hak di luar rumah, hak memperoleh
pendidikan, hak politik dan sebagainya, setara dan sederajat dengan hak
yang dimiliki oleh kaum laki-laki. Demikian juga dengan kewajiban dan
peran perempuan, Alquran tidak mendiskriminasi perempuan, dan
membicarakan hal itu semua dalam konteks keadilan dan kesetaraan.*?

32 |hda Haraki, 2018, FEMINIS DALAM PERSPEKTIF ISLAM: TELAAH ULANG AYAT-
AYAT KESETARAAN GENDER, IAIN Madura

190 I



Pengakuan Dosa dari Konsep Patriarki ala Anak Laki-2 Tanah Jawa

Dalam kisah penciptaan yaitu Kejadian 1:27, Allah menciptakan manusia
menurut gambar-Nya, yaitu laki-laki dan perempuan. Berdasarkan urutan
penyebutannya, perempuan merupakan manusia kedua yang diciptakan
setelah laki-laki oleh Allah. Manusia kedua menandakan ketidaksejajaran,
sehingga perempuan sebagai penolong dikonotasikan sebagai pembantu
oleh manusia pertama, yaitu laki-laki. Kejadian 1: 27 menerangkan tentang
hubungan yang setara antara laki-laki dan perempuan namun dalam
Kejadian 2 secara keseluruhan menjelaskan tentang hubungan timbal balik
laki-laki dan perempuan secara hirarkis. Bahkan Paulus dalam surat-
suratnya juga menekankan tentang hubungan yang hirarki antara laki-laki
dan perempuan dalam kehidupan berumah tangga.®

Kedua cuplikan di atas layaknya bisa mengoreksi bagaimana refleksi kita
hari ini tentang pemahaman dan lakon kita “bergender”. Minimal setelah
kita paham bahwa jenis kelamin itu bukan gender atau bukan barang yang
sama, kedua rekaman rohani di atas bisa mengawal kita untuk melakukan
kerja-kerja nyata lainnya yang berhubungan dengan perdamaian. Mau itu
lewat kajian gender, isu lintas iman, bisa juga lewat lingkungan.

Bagaimana refleksi kita terhadap kondisi patriarki hari ini menjadi
renungan bersama, setelah Wakil Gubernur Jawa Barat beberapa waktu lalu
mengamini poligami agar menghindari HIV/AIDS. Walau Kang Emil
menyatakan tidak sependapat, pekerjaan ini memakan waktu yang tidak
sebentar untuk mengedukasi sekitar dan membangun konstruksi pemikiran
sosial melalui gender agar tercipta perdamaian yang ramah untuk semua!

33 Selfisna Tetelepta, 2016, dalam Studi Psiko Feminis Terhadap Peran Hawa
Sebagai Penolong dalam Kejadian 2: 18, Universitas Kristen Satya Wacana

I 191



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

192 I



Cerita Keberagaman di Rumah Eyang

Cerita Keberagaman di Rumah Eyang
Rina Nuryasari

Ketidaktahuan adalah akar dari prasangka yang menjadi musuh

utama bagi kesatuan

Awalnya, saya melihat keberagaman sebagai hal yang ideal, namun sulit
diterapkan dalam keseharian. Ada kecenderungan sebagian anggota
masyarakat lebih nyaman bergaul dengan orang-orang yang sama atau
mirip dengan mereka, entah itu etnis, agama, kelas sosial atau latar
belakang lain. Meski sejak kecil saya sudah sering mendengar bahwa
Bhineka Tunggal Ika adalah semboyan yang dijunjung tinggi oleh bangsa ini,
saya jarang menemukan suasana tatkala keberagaman dirayakan dengan
senang hati.

Dalam lingkungan desa di mana saya tumbuh, masyarakat yang
cenderung homogen membatasi terbukanya pikiran untuk menerima
perbedaan. Dari segi etnis saja, mayoritas adalah suku Jawa. Saat ada
beberapa tetangga yang menikah dengan orang dari suku lain misalnya,
pergunjingan tidak dapat dihindari. Terlepas dari apakah kita sudah
mengenal orang baru itu atau tidak, logat bicara yang berbeda saja sudah
bisa memicu prasangka. Diperlukan dorongan yang lebih kuat untuk mau
saling mengenal, alih-alih membiarkan diri dikungkung oleh pikiran sempit
semacam ini.

Hal ini kontras saat saya tinggal di kota, ketika beragam orang dari
berbagai etnis, agama, dan kelas sosial berjuang untuk hidup
berdampingan, meski kadang diselingi konflik dengan berbagai intensitas.
Kedatangan saya di kota Surabaya saat itu, membuka lebih banyak interaksi
saya dengan keberagaman. Prinsipnya sebagaimana yang diajarkan oleh
Baha'u’llah, “Engkau adalah buah-buah dari satu pohon, daun-daun dari
satu dahan, bunga-bunga dari satu taman.” Saya mulai belajar bagaimana
menerapkan prinsip ini ke dalam tindakan.

I 193



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Prasangka pertama yang bersinggungan dengan saya adalah prasangka
etnis. Saya memiliki sahabat keturunan Tionghoa dan beberapa teman
seangkatan dari suku Madura. Dari tahun ke tahun berjalannya interaksi,
naik turunnya pertemanan kami pun diuji. Mulai dari logat bahasa yang
berbeda, kebiasaan dan budaya, hingga prinsip yang berbeda, berdinamika
mewarnai masa studi kami. Dan ketika masa itu berlalu, saya tidak bisa lebih
bersyukur lagi atas berbagai pelajaran hidup yang saya peroleh dari
interaksi kami. Di titik ini saya paham bahwa kerendahan hati dan keinginan
untuk saling belajar diperlukan saat kita hidup dalam keberagaman, modal
berharga bagi perjalanan saya berikutnya.

Saya membuat keputusan penting saat memulai studi lanjutan saya di
Yogyakarta. Tidak ada saudara dan hanya ada kenalan baru. Namun, tekad
saya sudah mantap saat itu, saya yakin akan menemukan “keluarga” di
tanah rantau. Teringat pada satu kutipan yang saya hafal di masa lalu,
“Bergaullah dengan semua orang, perlihatkanlah kesabaran dan
keramahan.” Saya membuka babak baru dalam perjalanan saya dengan
“modal” yang saya dapat dari kota sebelumnya. Berharap modal ini akan
membuka peluang interaksi saya lebih jauh, bukan hanya dengan sesama
perantau, tapi warga asli Yogyakarta. Dan kendala pertama saat
berinteraksi dengan pemilik kos saya adalah, logat bahasa yang dinilai kasar;
langsung dicap sebagai karakter bahasa orang Jawa Timur. Semangat saya
yang awalnya menggebu-gebu menjadi sedikit “kempes” karena isyarat dari
ibu kos saya ini.

Saya menjadi lebih berhati-hati saat berbicara terutama ketika
menggunakan bahasa Jawa. Sebagai awal dari proses membuka jalinan
interaksi, saya lebih banyak mendengar. Saya mulai membiasakan diri
mendengar logat dan kosakata yang lazim digunakan oleh orang-orang di
sekitar saya. Proses menyerap budaya dan kebiasaan baru, serta membaca
realita lingkungan sekitar, kadang kala bahkan dibumbui konflik di sana-sini,
sebisa mungkin saya nikmati sebagai bagian dari proses.

Kos saya kebetulan menjadi satu dengan rumah ibu pemiliknya, yang
biasa kami sapa Eyang. Rumah eyang terletak di gang kecil, di pinggir jalan
utama, hanya sekitar lima menit dari Tugu Pal Putih. Di gang kami, rumah-

194 I



Cerita Keberagaman di Rumah Eyang

rumah saling berhimpitan, hanya sedikit rumah yang memiliki halaman luas.
Penduduk di gang beragam mulai dari warga asli Yogyakarta hingga
pendatang. Rumah eyang memiliki teras kecil yang berisi banyak tanaman
hias koleksi beliau. Ruang tamunya dihiasi dengan beberapa foto dari masa
lalu, termasuk foto pernikahan Eyang. Ruang makannya sekaligus
dilengkapi televisi model lawas dan kulkas di bagian pojok. Setelah itu
berderetlah berapa kamar berhadap-hadapan yang beliau sewakan pada
kami. Paling belakang adalah dapur kecil yang biasa kami gunakan bersama
Eyang, ditambah peralatan masak yang dapat kami pinjam.

Tidak berselang lama sejak kepindahan saya, kami memasuki masa
puasa sebelum Hari Raya Naw Ruz. Saat itu ada sekitar enam muda/i Baha’i
yang kuliah serta bekerja di Yogyakarta dan kami tinggal di kos yang
berbeda. Satu minggu sebelum hari raya, kami mulai berpikir bagaimana
kami akan mengadakan perayaan penting ini? Kami menilai realita kami
agar lebih jernih saat mengambil keputusan.

Saat itu beberapa teman dalam masa Ujian Tengah Semester (UTS),
sementara beberapa lagi sudah mengambil pekerjaan paruh waktu,
sehingga kami perlu membuat acara yang tidak terlalu kompleks agar bisa
disiapkan sambil menjalani aktivitas reguler. Kami juga menemukan
kendala dana yang cukup serius. Dana yang terbatas membuat kami tidak
dapat mengundang teman di rumah makan maupun cafe. Lokasi kos pun
hanya berupa deretan kamar. Hanya kos saya yang masih satu rumah
dengan ibu kos, lengkap dengan ruang tamu hingga dapur.

Namun, saya masih tergolong baru tinggal di sana dan teman Baha’i lain
bahkan sama sekali tidak mengenal Eyang. Terhimpit oleh situasi yang
seharusnya menggembirakan tapi malah penuh tantangan karena
keterbatasan tempat, hal berikutnya yang kami lakukan adalah
bermusyawarah agar dapat merayakan Naw Ruz sesuai dengan kapasitas
kami. Akhirnya kami pun memutuskan meminta izin pada Eyang untuk
mengadakan acara Naw Ruz di kediaman beliau dan melihat apakah ini bisa
menjadi jalan keluar.

Saya mengutarakan maksud kami secara singkat bahwa kami hendak
merayakan Hari Raya Naw Ruz dan membutuhkan tempat untuk

I 195



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

mengundang teman-teman. Saya juga mengutarakan bahwa lokasi kos
teman-teman yang lain tidak memungkinkan digunakan sebab hanya
berupa kamar tanpa ruang tamu. Eyang mendengarkan penjelasan saya
dengan pandangan mempertimbangkan, lalu bertanya, “Berapa jumlah
teman yang akan kalian undang nanti?” Undangan kami sekitar 20 orang
dan acara akan dimulai sore hari sepulang kampus. Lalu Eyang melanjutkan,
“Ya, tidak massalah kalau memang mau merayakan di sini, asal tempatnya
cukup.”

Betapa tidak menyangkanya saya akan jawab ini. Dalam hati saya
sungguh bersyukur, Tuhan pernah menuntun saya ke rumah Eyang. Tidak
pernah terlintas dalam benak saya, kami akan ada di situasi semacam ini.
Setelah memastikan Eyang terbuka dengan maksud kami, saya meneruskan
kabar ini ke teman-teman lainnya. Kami pun melanjutkan rencana dengan
mengundang teman-teman dan memesan menu sederhana untuk hidangan
acara. Eyang saat itu bahkan meminjamkan beberapa piring dan gelas
beliau untuk menjamu tamu.

Sore hari sepulang kampus, kami segera mengambil pesanan nasi kotak,
membeli beberapa cemilan, membeli seikat bunga mawar untuk menghiasi
ruangan, menyiapkan proyektor untuk presentasi tentang Hari Raya Naw
Ruz, dan menggelar tikar di lantai. Teman-teman dari berbagai latar
belakang datang ke rumah Eyang, saling menyapa, berkenalan, beberapa
teman yang berbeda kampus saling bertanya latar belakang dan sesekali
terdengar tawa ramah.

Acara ini kami mulai dengan lantunan beberapa doa, dilanjutkan dengan
penjelasan singkat mengenai Naw Ruz lalu menikmati hidangan dengan
diselingi cerita-cerita antar teman baru. Beberapa teman bahkan masih
tinggal lebih lama untuk ngobrol dengan Eyang. Dengan senang hati beliau
menjamu kami dengan cerita dari masa lalu untuk kami jadikan pelajaran di
masa kini. Kami menyimak, tertawa oleh beberapa pengalaman lucu Eyang,
mengangguk-angguk mendengar nasihat beliau, ikut tersenyum saat beliau
mengenang masa lalu dengan takzim. Pengalaman ini selamanya ada dalam
diri kami dan akan dengan gembira saya bagikan pada teman-teman yang
saya jumpai.

196 I



Cerita Keberagaman di Rumah Eyang

Sore itu, sudah menjadi pertanda penting dalam perjalanan saya
menyelami keberagaman. Pandangan saya bahwa keberagaman adalah
kekuatan, semakin diteguhkan. Dengan melakukan tindakan ini, keraguan
diubah menjadi keyakinan, ketakutan menjadi keberanian. Perasaan kami
yang bingung dan ragu saat merencanakan perayaan ini diubah menjadi
kenangan yang indah. Merasakan sendiri suasana yang kami bangun di Hari
Raya Naw Ruz saat itu membuat saya yakin bahwa kesatuan dapat
diwujudkan. Dalam tulisan-Nya Baha’u’lldah menyatakan, “Begitu kuat
cahaya kesatuan sehingga dapat menerangi seluruh bumi.” Cahaya
kesatuan yang memancar dari acara kami di rumah Eyang, kami bawa dalam
setiap interaksi kami. Cahaya ini dibagikan, bukan hanya oleh saya, tapi oleh
teman-teman yang hadir saat itu. Cahaya kesatuan ini mengubah kenalan
menjadi teman akrab dan teman baru menjadi sahabat. Cahaya ini semakin
menerangi jalan kita mewujudkan kesatuan dalam keberagaman.

Saya percaya masing-masing orang punya sumbangan yang beragam
untuk mewujudkan kesatuan. Pengalaman saat itu membuat saya tidak
ragu untuk mengundang sahabat-sahabat dalam berbagai perayaan dan
doa yang bertujuan untuk menarik rahmat Tuhan agar membantu kami
semakin bersatu. Kadang acara ini dilakukan di tempat saya, kadang teman
saya dengan senang hati menawarkan kontrakannya untuk tempat
berkumpul, kadang juga kami meminjam ruang di perpustakaan kampus
untuk duduk berdoa bersama dan bertukar cerita. Ada banyak cara untuk
merayakan keberagaman. Keyakinan bahwa langkah-langkah kecil, yang
dilakukan secara reguler dan cepat akan menghasilkan jarak tempuh yang
besar, harus ada dalam hati kita. Keyakinan ini yang diwujudkan dalam
interaksi sehari-hari, membuat saya semakin bersemangat untuk mengabdi
pada kesatuan di masyarakat.

Dari pengalaman tadi, saya menjadi lebih memahami bahwa
keberagaman membutuhkan hubungan timbal balik. Jelas, tidak banyak
kenalan saya yang tahu mengenai Agama Baha’i. Saya pun membutuhkan
keberanian untuk membuka diri. Saat mereka menanggapi dengan senang
hati, mudah bagi saya untuk melanjutkan pertemanan dan berbagi dengan
lebih banyak orang, selain teman-teman di kos atau di kampus.

I 197



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Namun, tidak semua orang beruntung seperti saya. Ada yang tidak
mendapatkan tanggapan yang baik sehingga lebih menutup diri, ada juga
yang sejak awal tidak berani membuka diri karena punya asumsi akan
ditolak. Apapun posisi saya, baik sebagai orang yang harus membuka diri
terlebih dulu atau yang menerima keterbukaan dari seorang teman, saya
teringat pada pengalaman saya ini. Pengalaman yang memberi harapan
bahwa suatu hari nanti, kita akan sampai pada hari tatkala kita dapat duduk
bersama, tanpa sekat. Tanpa kekhawatiran akan ditolak.

Pernah saya berada pada posisi yang kurang menyenangkan saat orang-
orang melabel saya sebagai golongan minoritas. Tidak dipungkiri, jumlah
menjadi patokan eksistensi kita saat ini. Apalagi dengan adanya media
sosial yang mengekspos kehidupan kita. Jumlah pengikut menunjukkan
signifikansi seseorang dalam memberikan pengaruh. Saat berada di posisi
minoritas, sering saya merasa dipandang sebelah mata, dipandang dengan
tatapan iba karena hanya punya teman “sejenis” berjumlah sedikit.
Barangkali ini hanya bias dari perasaan saya saja. Mengapa orang
memandang minoritas perlu dikasihani? Saya mencoba menata ulang
pandangan saya sendiri. Benarkah saya golongan minoritas yang ingin
dikasihani? Jauh dalam hati, saya mendambakan kesetaraan.

Seiring dengan bertambahnya pengalaman dan teman, saya paham
bahwa memang tidak ada orang-orang yang benar-benar sama. Sama etnis,
agama, atau bahkan gender, tetap saja tiap individu memiliki keunikannya
masing-masing. Melalui interaksilah kita akhirnya lebih memahami
keunikan satu sama lain. Selama di Yogyakarta, saya tidak hanya membuka
diri dengan teman kampus dan rekan kerja, tapi bahkan dengan penduduk
sekitar tempat kos saya.

Diawali dengan interaksi saya bersama Eyang, saya pun mengenal
tetangga yang lain. Sekali dua kali saat saya merayakan Hari Raya, saya tidak
mengundang teman kampus, tapi membagikan kue dan makanan pada
tetangga sekitar sambil berbagi makna Hari Raya. Ketika para tetangga
merayakan Idulfitri, saya pun berkunjung ke rumah-rumah untuk
mengucapkan selamat hari raya. Dengan demikian, perkenalan dimulai dan
percakapan menjadi lebih akrab. Kami yang awalnya tidak saling tahu,

198 I



Cerita Keberagaman di Rumah Eyang

menjadi kenal walau sebatas nama. Yang hanya kenal sebatas nama kini
dilanjutkan dengan saling bertukar cerita.

Ketidaktahuan adalah akar dari prasangka yang menjadi musuh utama

bagi kesatuan. Prasangka ini hadir juga dalam pergunjingan yang masih
mengakar di tingkat lingkungan rumah, akademisi, bahkan pemangku
kebijakan. Untuk mengetahui dan memahami keberagaman yang ada di
sekitar kita, kita perlu bersabar dengan diri kita sendiri dan orang lain. Tentu
tidak semua teman mendapat kesempatan yang baik sebagaimana saya
dalam kisah ini. Diperlukan waktu bagi niat kita dan juga kesempatan untuk
saling terbuka. Kadang kita dilingkupi semangat untuk bersatu, namun di
masyarakat masih pekat dengan prasangka. Kadang masyarakat sudah
membuka ruang bertemu, tapi individu menutup diri untuk berinteraksi.
Perlu keyakinan yang dalam bahwa kesatuan dalam keragaman adalah
takdir bagi kita, langkah sederhana yang kita sumbang untuk terwujudnya
visi ini perlu dilakukan di berbagai tempat dan kapasitas.
Saya pernah merasa ragu saat hendak terbuka dengan Eyang untuk
meminta izin menggunakan rumah beliau sebagai tempat perayaan Naw
Ruz. Saya pikir Eyang akan menolak secara halus mengingat saya hanyalah
anak kos yang baru atau karena belum pernah mendengar tentang agama
Baha’i. Tapi sampai kapan pikiran semacam ini akan saya pertahankan?
Bukankah saya malah yang menjadi penghalang bagi tercapainya
kerukunan itu? Mendorong diri saya sendiri untuk mengambil langkah agar
terbuka dengan orang lain adalah tahap yang penting, langkah awal bagi
saya untuk menghapus asumsi yang berasal dari pikiran saya sendiri. Ketika
tindakan sudah diambil, maka bimbingan Tuhan yang akan menggerakkan
proses selanjutnya. Melalui cerita ini saya belajar bahwa langkah sederhana
merupakan bagian penting dari visi besar mewujudkan kesatuan dalam
keberagaman.

I 199



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

200 I



Sekali Pun Pikiran, Tak Boleh Terisolasi

Sekali Pun Pikiran, Tak Boleh Terisolasi
Yesika Theresia Sinaga

Menghakimi yang lain adalah hal yang tidak bijaksana.
Melakukan hal yang tidak bijaksana adalah bukan citra Allah
yang seharusnya ada pada manusia.

“Dahulu kala, ada seorang anak perempuan yang tinggal di suatu
desa yang sangat damai. Desa itu tenang dan selalu penuh
kebahagiaan, tidak ada konflik, seluruhnya adalah saudara.
Penduduk desa kebanyakan adalah petani, sehingga desa tersebut
tidak pernah kekurangan bahan makanan. Anak-anak di sana juga
bermain setiap sore dengan permainan rakyat yang
menggembirakan. Sore itu, tawa dari para orang tua yang berlomba
membereskan pekarangan tanpa pagar itu, ditemani hawa segar dan
sayu suara pohon terhembus angin.”

“Aku adalah Damai, anak perempuan itu. Orang tua ku, kakek nenek
ku dan para buyutku adalah penduduk asli desa ini. Artinya, desa kecil
ini cukup menjadi dunia bagi kami turun temurun. lbuku adalah
kepala catering desa. Pekerjaan yang tidak dibayar. Tugasnya sebagai
kepala juru masak dan pengumpul warga desa jika ada hajatan. Kalau
ada hajatan di desa, seminggu sebelum pesta, rumah kami sudah
ramai dengan bahan-bahan masakan dan para ibu yang memang
otomatis datang tanpa disuruh. Aku suka jika rumahku ramai.
Semuanya saling bercerita dan membuat masakan yang enak-enak
dan berwarna. Ayahku adalah seorang guru agama. Tidak ada
massalah sama sekali terkait hal itu sampai ketika kakak pulang dari
perantauan.”

Tidak semua lokasi di Indonesia beragam. Indonesia menjadi multikultur
karena banyaknya bangsa yang bersatu menjadi Indonesia. Sebelum

I 201



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

kemerdekaan, sebelum Indonesia, Nusantara terdiri dari bangsa Batak,
bangsa Jawa, bangsa Ambon, dan lain sebagainya. Rasa senasib
sepenanggungan dan rasa ingin bersatu ini yang menjadikan sebuah bangsa
bernama Indonesia. Fakta ini disarikan dari Pidato Bung Karno pada sidang
BPUPK 1 Juni di depan para perumus dasar negara kala itu. Tetapi hal yang
ingin ditekankan adalah bahwa dalam satu kelompok masyarakat,
keberagaman belum tentu terbentuk.

Penggalan cerita fiksi di atas mencoba untuk menggambarkan realita
beberapa wilayah di Indonesia. Cerita itu juga merupakah hasil refleksi
penulis yang hidup dan tumbuh di lingkungan yang seragam, tentunya
seragam agama. Sangat damai dan tidak pernah terjadi konflik yang
berpotensi untuk memecah belah kampung. Tetapi globalisasi seperti
masuk serampangan tanpa izin dan banyak yang tak siap menerima
perubahan yang tidak ada istirahat apalagi berhenti.

“Kakak pulang membawa sejuta cerita yang sangat aku tunggu dari
tempat perantauannya. Aku mendengar banyak kisah menarik bak di
negeri dongeng mendengar cerita dari negeri lain. Seperti biasa,
kakak menceritakan kisahnya bertemu dengan orang yang berbeda,
berteman dengan orang yang kulitnya putih sekali dan hitam sekali.
Kakak juga cerita bagaimana bercerita mendengar cara berbicara
orang yang berbeda-beda, lucu sekali saat dia memeragakannya.”
“Kadang kakak suka berkomentar sambil menonton berita. Aku
hanya terdiam mengagumi karena rasanya kakak paham isi dunia ini.
Tak jarang juga adu pendapat dengan ayah jika ada berita tentang
kerusuhan dan perdebatan politik. Ah, kakakku jagoan sekali pikirku.
Tetapi tidak semua perubahan itu direspon baik oleh orang tua ku.
Satu kali pernah saat kami berangkat ke gereja, kakak memakai
celana yang di desa kami sangat tabu jika perempuan
mengenakannya ke gereja. Kakak saat itu menjadi bahan omongan,
dan ayah ibu pastinya dikritik oleh jemaat setempat karena tidak bisa
mendidik kakak untuk sopan. Tapi hal itu tidak menyurutkan niatku
untuk menjadi seperti kakak, pergi merantau untuk melihat dunia
yang ternyata sangat luas.”

202 I



Sekali Pun Pikiran, Tak Boleh Terisolasi

Gempuran globalisasi yang tak kunjung melambat membuktikan bahwa
kita tidak diberi pilihan untuk tetap diam dan tinggal sesuai kenyamanan
kita. Globalisasi bukan menjadi alasan hancurnya nilai-nilai luhur budaya
bangsa Indonesia yang terkandung di dalam Pancasila (Lemhanas, 2017).
Seharusnya, globalisasi adalah kesempatan untuk memantapkan identitas
dan karakter bangsa Indonesia. Sangat menyedihkan jika saat ini, kita tidak
mampu mengenal siapa saudara dan musuh. Salah satu produk global yang
sangat kita rasakan dan memaksa masuk ke semua lini bangsa adalah
teknologi informasi (internet).

Batas-batas wilayah sudah seperti tidak memiliki arti yang ditunjukkan
dengan mudahnya akses informasi sampai tak terbendung hingga hoax dan
ujaran kebencian juga nebeng masuk. Kutipan cerita di atas mengajak kita
untuk cerdas dalam memahami segala bentuk produk globalisasi itu seperti
informasi dan trend termasuk ideologi transnasional. Salah satu media
terbaik dalam upaya filtrasi dan pemahaman mendalam adalah dengan
membuka ruang diskusi yang harus dimulai dari keluarga. Sikap tabu dan
kaku dalam berdiskusi tentang apa pun hendaknya pelan-pelan
diminimalisir, mengingat arus informasi tak memandang usia, peran,
gender, bahkan status.

Ruang diskusi berpeluang untuk mereduksi potensi konflik akibat
prasangka yang tidak terklarifikasi. Prasangka muncul karena adanya bias
persepsi (stereotip), yang memunculkan penilaian yang tidak berdasar dan
pengambilan sikap sebelum menilai dengan cermat (Malik, 2017). Beragam
berita sangat gampang diakses bahkan tidak sengaja telah diterima. Media
televisi, radio, media sosial, koran, dan media informasi lainnya memberi
jalan  mudah untuk kita “berkeliling” dunia. Pertentangan
mengatasnamakan agama menjadi salah satu informasi yang cukup
signifikan memberikan perubahan dan cara pandang bagi sebagian
masyarakat Indonesia. Fenomena filter bubling dan algoritma media sosial
menjadi salah satu instrumen yang ikut turut campur dalam perubahan ini.

Dikutip dari laman daring tirto.id, Eli Pariser, seorang aktivis internet,
algoritma akan menciptakan sebuah gelembung besar yang membuat

I 203



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

seseorang terisolasi secara intelektual. Maksudnya, ketika seseorang tak
pernah melihat sudut pandang berbeda dari orang lain, maka kemungkinan
ia untuk berlarut-larut dalam pandangannya sendiri sangat besar. Hal itu
dikhawatirkan akan membuatnya mendefinisikan dunia hanya dari satu
sudut pandang saja (Aulia Adam, 2017). Terlihat sepele, tetapi memiliki
dampak yang cukup signifikan. Misalnya saja, orang tua kita di rumah, yang
tidak memiliki kemampuan untuk menyaring sendiri berita benar dan tidak,
ketika melihat satu berita tentang kekerasan agama atau berita anti-
Pancasila, maka berita berhubungan lainnya akan muncul dan memenuhi
seluruh platform yang terintegrasi dari satu e-mail atau kontak telepon
selular, belum lagi pertemanan maya juga ikut mempengaruhi jumlah berita
yang ditayangkan di beranda media sosial. Banyaknya berita seragam yang
terbangun akan membentuk seperti gua atau kotak yang mengisolasi
pikiran kita dan menjadi ancaman tentunya. Karenanya, ruang diskusi
sangat perlu dan penting untuk membahas segala berita yang bermunculan
di media, apalagi semuanya ada dalam genggaman seluruh manusia
teknologi.

Efek kontra dan pro yang ditimbulkan dalam rangka emosional masing-
masing personal juga berbeda-beda. Dalam buku “Resolusi Konflik
Jembatan Perdamaian” dituliskan bahwa tejadinya konflik atau gesekan
tidak sesederhana kontra informasi. Eskalasi konflik terjadi dimulai dari
faktor konflik mulai dari akar konflik, akselerator, dan pemicu. Aktor konflik
terdiri dari provokator dan kelompok rentan. Efektifnya provokator konflik
memengaruhi kelompok-kelompok rentan yang agresif dan mudah
dimobilisasi (Malik, 2017).

“Anggapan buruk vyang dilekatkan pada kakak karena cara
berpakaiannya yang berubah tidak sama sekali mengubahnya. Aku
jadi takut kalau kakak memang sudah berubah tidak seperti dulu.
Kakak menunjukkan foto-foto bersama temannya di Facebook dan
Instagram. Aku melihat teman-temannya banyak yang memakai
kerudung, dan juga benda-benda aneh seperti ikat kepala dan
aksesoris aneh lainnya. Aku juga melihat kakak mengunjungi

204 I



Sekali Pun Pikiran, Tak Boleh Terisolasi

berbagai rumah ibadah seperti Pura dan Kelenteng. Ada apa dengan
kakakku? Mengapa dia menjadi aneh? Ke Gereja pun dia sudah tidak
sopan? Kakak juga sering mengucapkan kata-kata yang orang Islam
katakan seperti Alhamdullilah dan Astaghfirullah. Apakah kakak
sudah kehilangan imannya? Dia juga mengunggah video selamat hari
raya idul fitri di Instagramnya. Apakah memang orang yang merantau
akan berubah seperti itu?”

Tidak bisa dipungkiri, keluarga sebagai komunitas manusia paling
primer, dasar, dan utama, menjadi yang paling jauh dan sulit untuk kita
tularkan nilai-nilai perdamaian. Rasa tabu dan segan untuk membahas dan
membantah opini orang tua yang berseberangan dengan kita sebagai anak
adalah tembok yang susah diruntuhkan. Budaya sopan, taat, dan patuh
terhadap orang tua menjadi alasan pemakluman jika ada komentar tidak
benar yang berpotensi memicu perpecahan. Belum lagi orang tua dan
komunitasnya yang tinggal di desa belum cukup mapan untuk filtrasi berita-
berita yang agaknya sensitif sebagai kritik atas budaya, praktik agama dan
hubungan sosial antar kelompok.

Sebagai generasi yang melek media, jika menasihati atau membuka
peluang ruang diskusi dengan orang lain dengan pendekatan personal
dirasa sangat sulit, ada pilihan-pilihan yang sepertinya memiliki kekuatan.
Media sosial, tempat segala berita dan informasi bahkan kebutuhan
didapatkan. Media sosial dan kecepatannya menyebarkan berita tidak
boleh selalu dianggap membawa dampak buruk, tetapi harus dipikirkan
sebagai peluang untuk menebarkan berita baik. Banyaknya berita-berita
tidak benar yang disalahgunakan sehingga membentuk dunia sendiri bagi
setiap personal sesuai aturan main algoritma harusnya dapat dilawan
dengan menambah jumlah berita baik. Maksudnya adalah, upaya
meningkatkan konten-konten yang penuh pesan damai, baik, dan mendidik
akan menjadi tren yang sama juga dengan hoax yang sekarang cukup
merajalela. Apabila setiap orang muda yang menantikan perubahan mulai
memenuhi media sosial dengan konten keberagaman, nilai-nilai
perdamaian, nilai dasar Pancasila dan nilai kehidupan lainnya, maka dengan

I 205



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

sendirinya juga akan membentuk dunia baru yang dipenuhi dengan nilai itu,
sehingga pelan-pelan setiap manusia akan berubah menjadi baik tanpa
disadari. Aturan mainnya tetap sama, yang terpenting adalah jumlah
konten perdamaian harus mampu mengimbangi bahkan melewati jumlah
konten yang sarat akan kebencian dan perpecahan.
“Lima tahun kemudian, akhirnya aku mengikuti jejak kakak untuk
merantau. Aku menyadari dari setiap perbuatan dan perubahan yang
kakak alami memiliki alasannya tersendiri. Aku menemukan banyak
hal yang berbeda bukan berarti buruk. Aku mengikuti beragam
komunitas yang memperjuangkan nilai-nilai kehidupan yang
sebenarnya. Aku juga menemukan kegiatan-kegiatan di Gereja yang
inklusif. Banyak dari teman-temanku saling kunjung rumah ibadah.
Sungguh sangat indah hidup berdampingan dengan tanpa rasa curiga
seperti ini. Aku sangat banyak belajar dan menemukan dinamisnya
hidup manusia. Aku mengikuti gerakan kepemudaan dan dialog lintas
iman. Aku juga belajar kitab suci agama lain. Aku ikut serta dalam
lomba menulis dan bahkan tinggal bersama dengan organisasi
penghayat. Ada keinginan yang membuncah di hati bahwa aku harus
mengaplikasikan ini di desa ku yang sangat rentan dengan prasangka
itu.”
“Pandemi Covid-19 menerpa Indonesia, dan segala kegiatan luar
ruang dihentikan yang mengharuskan aku untuk kembali ke rumah.
Aku melakukan kegiatan perkuliahan dan banyak sekali waktu kosong
selama enam bulan terakhir. Kondisi ini membuat aku sangat haus
akan kegiatan berkomunitas. Aku merindukan hal-hal kecil seperti
berdialog dengan orang-orang yang aku anggap pemikirannya sangat
inspiratif dan memberi dampak baik bagiku. Tetapi, di sisi lain, aku
seperti mendengar suara Tuhan untuk menunaikan panggilannya.
Sepertinya Tuhan membisikkan kalau aku harus melakukan misi baik
yang mana ilmu dan pemikiran yang ku dapat selama merantau harus
pelan-pelan mampu aku terjemahkan di keluarga kecilku. Ternyata
tidak mudah melakukan itu semua. Aku kira pengalaman menjadi
pendamping, mengikuti rangkaian konferensi, live in, berdialog dan

206 I



Sekali Pun Pikiran, Tak Boleh Terisolasi

kampanye nilai-nilai perdamaian, cukup membangun kepercayaan
diriku. Awalnya ketika sekelilingku berkomentar sesuka hatinya
tentang agama dan cara beragama orang lain masih bisa aku
maklumi, tetapi aku menyadari tindakan diam dan maklum itu pelan-
pelan membawa diriku sebagai individu yang memiliki prasangka.
Sama saja dengan orang di desa ku. Ketika ada berita seorang Imam
Katolik mengaku mualaf menjadi ustaz dengan segala cerita
riwayatnya cukup lama menjadi bahan omongan di rumah, aku tak
mampu membendungnya dan tanpa kusadari aku pun ikut-ikutan
berkomentar buruk dan asumtif. Belum lagi ketika ada anggapan
miring di Facebook yang menyatakan adanya upaya kristenisasi di
TVRI, malah membuat hatiku terbakar sebelum bijak untuk mencari
kebenaran beritanya. Ada lagi berita di televisi yang menceritakan
gerakan umat Islam yang unjuk rasa di depan gedung MPR dengan
dalil penolakan RUU HIP, aku pun berguman tidak baik dan
menyalahkan kebodohan umatnya. Sungguh sangat ironi dalam
hatiku, apakah aku boleh berbangga dengan apa yang kujalani selama
ini?”

Dikutip dari laman Pendidikan dan Kebudayaan, Kompas (Sabtu, 5/9)
kolom Langkan, bahwa isolasi fisik atau pun sosial yang dialami kebanyakan
orang di masa pandemi mendorong munculnya perilaku doomscrolling atau
doomsurfing. Doomscrooling merupakan istilah yang menggambarkan
kecenderungan menelusuri media sosial secara terus-menerus, terutama
mengakses berita negatif (Ronny Tri Wirasto, UGM). Ketika seseorang
khawatir atau cemas, doomscrolling dilakukan untuk menutup kecemasan
dengan sesuatu yang lebih kuat, seperti sesuatu yang buruk. Perilaku ini
memiliki efek negatif bagi kesehatan baik fisik maupun mental.

Tidak dapat dipungkiri, selama masa pandemi, media sosial dan internet
serampangan masuk dan menelan hampir 80% rutinitas kehidupan manusia
di mana pun berada. Tidak ada lagi batas-batas menjauhkan yang dekat dan
mendekatkan yang jauh. Semuanya yang jauh sudah menjadi dekat, belum
lagi Gereja yang ibadahnya pun sekarang berbasis daring mau tidak mau.

I 207



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Efek yang ditimbulkan dari ibadah daring ini pun menjadi karat yang susah
dihilangkan. Gaya komunikasi dengan Tuhan sudah tidak ditunggu-tunggu
seperti dulu. Semuanya serba ada di tautan yang tinggal klik kapan saja
seseorang mau dan sempat. Ini juga yang membuat kita lupa bagaimana
menghargai sesama dan tetap memperjuangkan nilai yang benar itu. Tapi
keadaan hari ini bukan untuk disalahkan. Semuanya ada di tangan setiap
manusia. Bahkan dunia sekali pun ada di genggaman manusia.
Ketidakberdayaan kita untuk mengendalikan emosi apalagi yang
dihasilkan oleh gerak ujaran kebencian mengatasnamakan agama di media
sosial dan diskusi tidak sehat adalah celah untuk kehancuran. Sangat perlu
melatih berkali-kali bagaimana mengenal diri sendiri lantas boleh belajar
menerima yang lain. Mencintai adalah pelajaran setiap hari. Dalam Kitab
Deuterokanonika,
“Semoga Allah memberi aku berbicara sesuai dengan kehendak-Nya,
dan memikirkan apa yang berpatutan dengan segala pemberian-Nya.
Sebab la sendirilah penuntun kebijaksanaan dan juga pemimpin para
bijak. Memang baik kita sendiri maupun perkataan kita, lagi pula
pengertian dan segenap kepandaian ada di tangan Allah” (Kebijaksanaan
Salomo 7:15-16)

Menghakimi yang lain adalah hal yang tidak bijaksana. Melakukan hal
yang tidak bijaksana adalah bukan citra Allah yang seharusnya ada pada
manusia. Tidak ada pelajaran hidup satu kali. Tokoh yang diceritakan dalam
kisah di atas menunjukkan bahwa walaupun sudah melakukan banyak hal
dalam memperjuangkan perdamaian dan nilai hidup manusia, seperti
kegiatan dialog lintas iman, kampanye perdamaian, live in, dan bahkan
kegiatan melayani perayaan agama lain, jika tidak dirawat dan dilakukan
setiap hari, maka bisa bersembunyi dan hilang apalagi lingkungan tidak
mendukung. Memang sulit ‘memberitahu’ orang tua, tetapi jika kita sebagai
yang sudah mengetahui tetap mengikuti teladan dengan terus belajar tanpa
menyalahkan keadaan, maka setidaknya yang masuk ke dalam golongan
kelompok rentan tidak banyak.

208 I



Sekali Pun Pikiran, Tak Boleh Terisolasi

“Sebab itu marilah kita mengejar apa yang mendatangkan damai
sejahtera dan yang berguna untuk saling membangun” (Roma14:19)

Prasangka, kebencian, dan tindakan menghakimi adalah sebuah
ketidakadilan. Perdamaian sejatinya adalah wujud dari keadilan atas
kekerasan struktural. Seringkali kita mendengar kutipan ‘adil sejak dalam
pikiran’, yang seharusnya jelas menggambarkan damai sejahtera yang
dimaksudkan dalam kitab suci. Memiliki pola pikir ini adalah produk latihan
terus-menerus. Beberapa hal yang bisa kita tempuh untuk tetap menjaga
pikiran ini adalah dengan mengkonfirmasi dan sabar membaca berita yang
agaknya mencubit emosi kita. Berani untuk membuka diskusi kepada orang
tua, keluarga dan sekitar kita jika prasangka sudah membentuk opini
kelompok, dan pada akhirnya kegiatan yang tak cukup sekali ini mampu
membingkai kalimat-kalimat bersahabat yang pastinya akan memupuk
cinta kasih kepada sesama sekali pun berbeda.

Apa yang mendatangkan damai sejahtera berguna untuk saling
membangun hubungan. Indonesia selamanya akan menjadi negara yang
beragam, karena dari awal Indonesia dijadikan untuk menyatukan yang
berbeda atas dasar sikap nasionalisme dan cinta tanah air. Tidak ada
gunanya menjadi musuh dalam negara sendiri yang pada akhirnya
tersendiri dan menghilangkan cinta antar sesama.

Sekali lagi, yang mati yang berhenti belajar. Begitu juga mencintai, perlu
setia dan terus menerus. Memikul salib Kristus tidak mudah, begitu juga
mengikuti Kasih yang Tuhan kabarkan dalam mencintai sesama manusia.
Sama halnya dengan Bung Karno dalam ide sila ke-2 Pancasila, bahwa
internasionalisme atau yang selanjutnya menjadi kemanusiaan, yang dia
maksud bukan tidak berpihak pada kebangsaan Indonesia, tetapi demi rasa
kemanusiaan seluruh manusia di dunia dan ikut berpartisipasi dalam
perdamaian dunia.

Untuk kamu yang melewati masa pandemi ini dengan masih menjaga
hati yang baik, Selamat! Baiklah kita saling mendukung satu sama lain agar
persaudaraan dan nilai kehidupan yang kita perjuangkan senantiasa kita
jaga bersama, tidak tergerus, dan tetap yakin dalam mengampanyekan

I 209



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

nilai-nilai perdamaian. Tulisan ini adalah catatan untuk mengenang masa
pandemiyang luar biasa memberi hikmah bagi perjalanan setiap orang yang
nantinya mampu melewatinya.

“Apakah jejak kakak dan aku mampu menjadi teladan bagi keluarga dan
desa kami yang damai itu?”

Bacaan lebih lanjut:

Malik, Ichsan. 2017. Resolusi Konflik Jembatan Perdamaian. Jakarta:

Kompas Gramedia

Wiraswasto, Ronny Tri. 2020. Kecenderungan Menelusuri Berita Negatif.
Koran Kompas hlm.5 Kolom Pendidikan dan Kebudayaan Ed. 4
September 2020

Adam, Aulia. 2017. Filter Buble: Sisi Gelap Algoritma Media Sosial. Jakarta:
Tirto.id. Retrieved from: https://tirto.id/filter-bubble-sisi-gelap-
algoritma-media-sosial-cwSU

Ermawan, Donny. 2017. Pengaruh Globalisasi terhadap Eksistensi
Kebudayaan Daerah di Indonesia. Jakarta: Jurnal Kajian Lemhanas Rl,
Ed.32 Desember 2017 him.5

210 I



Sebuah Titik Temu

Sebuah Titik Temu
Yulaikha

Perjalanan
Jam dinding terus berputar, nafas terus berhembus, begitu pun dengan
usia yang semakin hari semakin menipis. Sudahkah kita menilai, seberapa
bermanfaat kita, bagi sesama atau pun semesta?

Parenting

Saya Yulaikha, saya seorang mahasiswa aktif di salah satu kampus negeri
di Yogyakarta. Oiya saya juga merupakan kakak dari dua orang adik
perempuan. Adik saya yang pertama diberi nama Fitri Dian Hayu, selisih usia
kami sepuluh tahun, saat ini ia sudah beranjak remaja dan tumbuh menjadi
gadis yang cantik dan cerdas. Adik saya yang kedua diberi nama Syifa
Audriya Syahbana, selisih usia kami sangat jauh yakni 19 tahun. Syifa lahir
ketika saya sedang menempuh perkuliahan semester dua, dan saat ini Syifa
tumbuh menjadi anak yang cerdas dan lucu.

Kami bertiga diasuh oleh kedua orang tua kami, Ayah kami bernama
Ahmad Nasir dan ibu kami bernama Saryanti. Sebagai orang tua mereka
merupakan orang tua yang sangat baik, adil, religius serta sangat tegas
dalam membuat aturan untuk ketiga putrinya. Sedari kecil kami sudah
dilatih untuk memakai pakaian longgar dan tentu saja dilengkapi dengan
khimar yang panjang. Bahkan saya sendiri tidak tahu mulai dari kapan saya
mengenakan gamis dan khimar yang panjang, yang saya tau malah sejak
dilahirkan sudah bergamis. Tetapi anggapan itu segera tertepis setelah saya
menyaksikan cara kedua orang tua saya mendidik adik-adik saya yang
kebetulan juga perempuan. Saya menjadi paham dan mengerti bahwasanya
kedua orang tua saya mulai mengajarkan untuk menutup aurat sesuai
dengan syariat Islam kepada putri-putrinya itu dimulai sedari kami masih
balita.

Begitu pun saat mereka membelikan pakaian untuk kami baik berupa
kaos ataupun baju tidur, orang tua kami selalu memilihkan pakaian
berlengan panjang, selain karena di tempat kami dingin juga merupakan

I 211



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

bentuk usaha orang tua kami untuk membiasakan putri-putrinya memakai
pakaian yang tertutup. Semua usaha yang dilakukan kedua orang tua pun
akhirnya berbuah manis, kami tumbuh menjadi muslimah yang taat, rajin
mengaji, menutup aurat dengan sempurna, dan yang luar biasa putrinya
yang kedua sedang berproses menjadi hafizah (menghafal) Alquran. Putri
pertamanya juga merupakan seorang aktivis dakwah, baik dari masjid ke
masjid, ataupun di media sosial. Semua hal berjalan sesuai dengan rencana
parenting yang direncanakan, mempunyai anak gadis yang salehah,
penggiat agama dan tentunya cinta sekali dengan Islam.

Sayangnya kedua orang tua kami, lupa untuk menanamkan jiwa
toleransi pada diri kami. Mereka lupa bahwa mengenalkan kami pada
perbedaan, baik itu perbedaan agama maupun budaya adalah hal yang
sangat penting bagi tumbuh kembang kami di negara yang plural ini. Karena
kelalaian tersebut kami tumbuh menjadi gadis yang fanatik dan selalu
menganggap bahwasanya hanya kami yang benar dan yang tidak sama
dengan kami itu salah. Hal itu pun berdampak pada pergaulan kami. Kami
sulit bergaul dengan mereka yang tidak sepaham, karena beranggapan
bahwa bergaul dengan mereka yang tidak sepaham merupakan sebuah
dosa.

Lingkungan

Selain pola asuh yang tertutup terhadap perbedaan, lingkungan tempat
tinggal saya pun berjalan seiring dengannya, di mana semua masyarakatnya
beragama Islam dan satu aliran. Sehingga hal tersebut semakin mendukung
saya untuk tumbuh menjadi pribadi yang intoleran dan selalu merasa
bahwa saya yang paling benar, dan yang berbeda dengan pemahaman saya
itu salah, sesat dan masuk neraka.

Masyarakat di sini juga meyakini bahwasanya berinteraksi dengan orang
yang berbeda agama atau kepercayaan itu tidak diperkenankan, karena
mereka menganggap bahwasanya ketika kita berinteraksi dengan mereka
yang tidak seakidah, kita akan terbawa oleh ajarannya, pemahaman ini juga
berdampak sangat buruk bagi diri saya, karena dari hal tersebut saya

212 I



Sebuah Titik Temu

menjadi takut untuk sekedar bertegur sapa dengan mereka yang berbeda
keyakinan.

Bahkan tak hanya itu saja, saya juga sungkan untuk berteman dengan
mereka yang tidak menutup aurat dengan sempurna. Pemahaman seperti
itu terus melekat pada diri saya hingga suatu ketika di lingkungan tempat
tinggal saya terjadi sebuah perdebatan hebat antara masjid A dengan
masjid B, di mana di tempat saya tinggal yakni masjid A tidak menerima
yang namanya nasi berkat baik dari orang meninggal atau orang selametan,
karena golongan masjid A menganggap bahwa kegiatan mereka itu bid’ah
dan makanannya juga tidak boleh dimakan, karena bagi masyarakat
lingkungan masjid A, budaya seperti tiga hari, tujuh hari, empat puluh hari,
seratus hari sampai dengan seribu hari bagi orang meninggal itu bukan
tuntunan Islam, atau bahkan ngapati, mitoni dan maluhi bagi orang hamil
itu juga bukan tuntunan dan haram untuk mengkonsumsi makanannya.
Selain itu ada juga merti dusun yang menurut lingkungan di tempat tinggal
saya, itu merupakan suatu hal yang bid’ah sehingga harus ditinggalkan. Hal
ini menjadi kontroversi di tempat tinggal saya sampai hari ini. Jujur hal ini
sangat mengganjal bagi diri saya sehingga saya pun memutuskan untuk
mencari tahu kebenaran yang sesungguhnya dengan cara bertanya tanya
kepada orang yang saya anggap menguasai hal tersebut.

Jalan Buntu
Perjalanan tidak selalu mudah, batu kerikil bahkan tebing selalu setia
menghadangnya. Tapi dukungan semesta beriring tekad yang kuat akan
selalu memberi ruang untuk kita dapat melanjutkannya.

Ujaran kebencian

Dari konflik yang terjadi di masyarakat sekitar saya tadi, membuat saya
bingung dan bertanya-tanya dalam diri, sebenarnya mana yang benar?
Mana yang tepat? Mengapa sebagian orang menganggap hal yang bertolak
belakang dengan pemahaman dan lingkungan saya itu benar, sedangkan
lingkungan saya menganggap itu salah dan tidak sesuai dengan syariat
Islam.

I 213



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Berangkat dari kebingungan itu saya memberanikan diri untuk banyak
bertanya, kepada guru ngaji saya atau pun kepada ustaz yang lainnya.
Pertanyaan saya yang pertama berawal dari kata “Sebenarnya nasi berkat
itu kenapa bisa haram? Sedangkan nasi itu sesuatu yang halal dan dibeli
dengan cara yang halal?” Pertanyaan saya pun terjawab dengan kata
“karena nasi itu sudah digunakan dengan cara yang salah, untuk
menghidupi bid’ah dan tentunya itu bukan ajaran Islam, dan barangsiapa
mengikutinya maka dia bukan orang Islam atau sama seperti
golongannya”. Sontak jawaban dari pertanyaan saya ini membuat saya
sangat kaget dan takut, sehingga saya berpikiran untuk membasmi orang-
orang yang menjalankan bid’ah dengan cara memprovokasi ana- anak
orang tersebut dengan kalimat sederhana layaknya anak-anak Sekolah
Dasar, “Hey cah, dke aja pada selamatan ya, anu ora ilok kui, mlebu neraka
jare pak ustad e nyong”, “Hey teman-teman kalian jangan ikut selamatan,
itu tidak boleh, nanti masuk neraka kata ustadku”.

Hal tersebut berjalan lama sekali, saya mencari pembenaran-
pembenaran lain seperti melontarkan pertanyaan tentang bagaimana
hukum berkawan dengan orang-orang berbeda agama, tetapi jawabannya
juga membuat saya semakin berbuat aneh lagi, yakni “berkawan dengan
orang beda agama artinya berkawan dengan orang kafir, dan itu bisa
menjerumuskan kita ke neraka jahannam, dan memilih pemimpin orang
kafir atau selain orang Islam, maka hukumnya haram karena sama saja kita
mau jadi pengikut orang kafir “.

Dari kata tersebut, saya menjadi semakin bingung dan berujung tidak
mau untuk menjadi teman orang non-Islam, hingga di suatu ketika di
sekolah saya, salah satu Sekolah Menengah Pertama Negeri di Wonosobo,
mengadakan pemilihan ketua OSIS, dan salah satu kandidatnya adalah
teman yang beragama Kristen. Dari situ saya bersikukuh tidak mau
memilihnya dan memprovokasi teman-teman untuk tidak memilihnya
dengan alasan dia adalah orang kafir dan barangsiapa mengikutinya atau
memilihnya jadi pemimpin maka dia adalah bagian dari kaumnya atau
bagian dari orang kafir. Ketika sekolah mengadakan pencoblosan, calon
saya memilih untuk tidak masuk sekolah, dan sangat benci dengan dia yang

214 I



Sebuah Titik Temu

malah terpilih menjadi ketua OSIS. Dan dari hal tersebut, jika terngiang
sampai saat ini maka yang saya rasakan hanya penyesalan dan merasa
bodoh karena telah bertindak sejahat itu.

Fanatik

Dari rentetan kisah yang terjadi pada diri saya, yang dilatarbelakangi
oleh lingkungan sekitar yang begitu tertutup dengan perbedaan agama dan
keyakinan, membuat saya tumbuh menjadi pribadi yang sangat fanatik dan
tidak pernah mau mendengar masukan dari siapa pun, terlebih dari mereka
yang berbeda agama, atau pun berbeda golongan.

Saya tumbuh menjadi wanita muslimah yang sangat intoleran, dari sikap
dan karakter saya yang seperti itu membuat saya tak takut berdebat dengan
mereka yang saya anggap salah. Dari hal tersebut saya menjadi sering
berdebat dengan teman-teman di sekolah yang saya anggap keyakinannya
tidak sama dengan saya. Bahkan karena perbedaan pendapat tentang salat
dan wudu pun saya sering berdebat, saya memperdebatkan perihal doa
Iftitah, tentang wajib dan tidaknya bacaan niat salat, beserta dengan doa
wudu yang berbeda. Dari perdebatan itu tak jarang menjadi selisih paham
yang berujung permusuhan. Dari peristiwa itulah saya menjadi berpikir
apakah yang saya lakukan ini benar?, sedangkan Islam yang rahmatan lil
alamin adalah islam yang damai, mengapa dengan keyakinan saya ini justru
menimbulkan banyak massalah, baik itu permusuhan karena beda
pendapat atau pun karena pemahaman fikih kita yang berbeda. Hal ini
membuat saya terus mencari jawaban dari rentetan pertanyaan yang terus
berputar dalam otak saya. Tetapi hingga lulus dari SLTP saya tak kunjung
mendapatkan jawaban dari semua pertanyaan yang mengelilingi otak saya
setiap saatnya.

Cahaya

Terangnya cahaya matahari akan menyilaukan, secercah sorot bulan
dalam gulita akan menunjukkan, itulah tuntunan hidayah kehidupan

I 215



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Pesantren Minhadjurrahman

13 Juli 2017 hidup baru saya dimulai. Saya menginjakkan kaki di sebuah
tempat asing yang belum pernah saya kunjungi sebelumnya. Hari itu
merupakan hari yang sangat menyedihkan, saya harus berpisah dengan
kedua orang tua juga dengan adik dan keluarga saya. Linangan air mata tak
terbendung, pelukan erat tak mau saya lepaskan, seakan ingin ikut pulang
bersama rombongan orang tua yang mengantarkan, tetapi demi sebuah
pendidikan saya rela menahan semua perasaan itu.

Tepat setelah salat maghrib, kedua orang tua beserta rombongannya
pun pulang, tangis dan rasa ingin menjerit pun tak kuasa saya bendung. Hari
demi hari berlalu, saya belum bisa menerima kenyataan bahwa saya harus
tinggal di pesantren yang jauh dari kampung halaman saya. Ditambah lagi
saya baru tahu bahwa Pondok Pesantren Minhadjurrahman Yogyakarta
merupakan pondok yang menganut aliran Gerakan Ahmadiyah Indonesia
(GAl) yang orang-orang menyebutnya Ahmadiyah Lahore. Karena hal
tersebut, saya sangat gencar mencari informasi tentang apa itu Ahmadiyah,
lantas tertulislah bahwa Ahmadiyah itu sesat dan menganggap bahwa nabi
terakhirnya bukan Muhammad.

Hal ini membuat kepanikan tersendiri dalam diri saya. Hal tersebut
disebabkan pengaruh latar belakang keluarga dan lingkungan saya yang
terbiasa dengan sikap fanatik, sehingga saya beranggapan bahwasanya
salah karena saya sudah memasuki pondok yang sesat. Saya mencoba
mengkomunikasikan hal tersebut dengan kedua orang tua saya, lantas saya
dan kedua orang tua saya berpikir sebaiknya saya pindah sekolah dan
kembali ke Wonosobo. Tetapi pemikiran itu segera tertepis setelah saya
mendengarkan penjelasan dari Kyai di pondok saya, yakni Bapak Mulyono
S.Ag tentang apa itu Ahmadiyah Lahore dan apa itu Ahmadiyah Qadian, di
mana Ahmadiyah Lahore itu selalu berpedoman bahwasanya Nabi
Muhammad adalah nabi yang terakhir dan tidak ada nabi lagi. Berbeda
dengan Ahmadiyah Qadian yang menganggap Mirza Ghulam Ahmad
sebagai nabi setelah Nabi Muhammad. Hal ini membuat saya sedikit tenang
dan memilih untuk melanjutkan pendidikan di pondok Minhadjurrahman
Yogyakarta.

216 I



Sebuah Titik Temu

Bulan demi bulan saya lewati hingga tibalah bulan puasa yang
menandakan saya akan segera pulang liburan. Tetapi yang sangat istimewa
bukan itu, yang sangat istimewa adalah ketika kita ngabuburit di masjid
Darussalam PIRI, yang mengisi acara bukanlah seorang ustaz ataupun
ustazah, melainkan seorang Romo atau pun Pendeta. Menurut saya ini hal
yang sangat menarik dan tentu saja hal yang sangat baru bagi saya, di
kesempatan inilah saya mulai membuka diri tentang perbedaan antar
agama dan keyakinan. Karena rasa penasaran saya begitu luar biasa yang
tidak mau melewatkan kesempatan ini, saya pun menanyakan semua hal
yang saya pikirkan baik asal usul Tuhan mereka, mengapa umatnya disebut
domba-domba dan lain sebagainya hingga dari saat itu pikiran saya menjadi
sedikit terbuka terhadap perbedaan agama.

Selain itu saya juga sering diajak berdiskusi bersama dengan Abah ustaz
serta Bang Ghulam yang merupakan aktivis Young Interfaith Peacemaker
Community (YIPC) untuk membahas mengenai perbedaan agama dan
keyakinan. Hal inilah yang menuntun saya untuk membuka diri terhadap
perbedaan dan juga memupuk jiwa toleransi dalam diri saya.

SMA PIRI 1 Yogyakarta

Selain Pondok Minhadjurrahman, SMA PIRI 1 Yogyakarta juga berperan
sangat besar bagi diri saya untuk memupuk jiwa toleransi, karena selain
mengajarkan pembelajaran umum, di sekolah ini saya juga banyak belajar
mengenai realita kehidupan dan tentunya juga belajar tentang bagaimana
cara kita memanusiakan manusia, seperti yang selalu ditekankan oleh guru
Agama saya, yakni ibu Dra. Anis Farikhatin M.Pd.

Dari SMA PIRI 1 Yogyakarta saya juga berkesempatan untuk
mengunjungi panti asuhan cacat ganda, di mana di sana saya dapat belajar
banyak akan arti bersyukur dan melihat segala keagungan Sang Khalig.
Selain itu saya juga berkesempatan untuk berkunjung ke Pondok Pesantren
Waria Al-Fatah. Di sana saya bisa belajar banyak untuk mengurai prasangka,
melalui seabrek pertanyaan yang saya lontarkan, sehingga dari kesempatan
itu saya menjadi lebih terbuka, tidak memandang sebelah mata kepada

I 217



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

waria dan tentunya saya tidak akan lari atau ketakutan lagi ketika bertemu
dengannya di jalan.

Kemudian melalui SMA PIRI 1 Yogyakarta saya juga berkesempatan
untuk bertamu di Van Lith Klaten dalam acara Katolisasi Istimewa dimana
di sana saya bisa bertemu banyak teman-teman dari Katolik dan berbincang
banyak dengan romo ataupun pastor dan frater di sana, dan saya juga
menjalankan salat ashar dan maghrib di gerejanya. Sungguh ini merupakan
kesempatan yang luar biasa bagi saya, karena dengan hal itulah saya bisa
semakin menghargai perbedaan.

Titik Temu
Buah pohon aren adalah kolang kaling, buah dari pencarian adalah titik
temu, sedang buah dari pembelajaran adalah setitik ilmu

Terketuk dan tersadar

Dari sebuah pencarian yang telah saya lalui, pada akhirnya saya
menemui sebuah cahaya terang, yang saya sebut dengan hidayah. Di mana
dengan hidayah ini saya menyadari bahwasanya perbedaan adalah
kehendak Tuhan, dan kita sebagai ciptaan haruslah menghargainya dengan
penuh toleransi dan juga kasih sayang. Bukankah wajah-wajah yang Tuhan
berikan di antara kita semua juga berbeda, dan di situlah titik
keindahannya. Teruntuk itu seharusnya kita semua tersadar bahwa
perbedaan adalah anugerah, perbedaan adalah keindahan yang harus kita
syukuri karena dengan perbedaan kita bisa melatih diri untuk bersyukur,
belajar dan bertoleransi. Sehingga dengan itu mari kita berbuat baik dan
saling mengasihi antar sesama manusia maupun kepada semesta, karena
itulah kunci kebahagiaan yang sebenarnya.

Tantangan

Sebuah perjalanan menebar kebaikan tentu saja tidak berjalan mulus
seperti yang kita harapkan. Akan ada banyak rintangan dan juga celah
kegagalan untuk perjalanan itu, tetapi tinggal bagaimana kita menyikapi
dan menghadapi semuanya. Seperti halnya saya yang pernah dianggap

218 I



Sebuah Titik Temu

sesat oleh teman yang dulunya baik sekali terhadap saya, karena saya
merupakan lulusan dari Ahmadiyah Lahore dan terbuka dengan perbedaan.
Saya pernah tidak diperkenankan untuk mengajar di Taman Pendidikan
Alquran karena dianggap akan membawa pengaruh buruk dari Ahmadiyah
Lahore dan dari keterbukaan saya terhadap agama lain. Bahkan ketika saya
membuat postingan di Facebook, pernah salah seorang rekan saya
menyatakan bahwa saya adalah kafir dan musyrik di kolom komentar. Tapi
dari hal itu saya justru belajar banyak seraya berkaca. Bukankah saya juga
dulu seperti itu sebelum berproses dan belajar? Dan dari situlah saya
tersadar bahwa sebuh hidayah berupa toleransi dan keterbukaan itu perlu
di cari dengan cara belajar bertumbuh dan berdialog. Bukan hanya sekadar
melihat dari jauh dan mendengarkan kata orang tanpa kita mengetahui
yang sebenarnya.

I 219



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

220 I



Perjumpaan di Kampus yang Tak Boleh Pupus

Epilog
Perjumpaan di Kampus yang Tak Boleh Pupus
Rahmatullah (Staf Program YIP Center)

Pendahuluan

Hans Kung, seorang teolog asal Swiss pernah mengatakan, “Tidak ada
perdamaian antar agama (umat beragama) tanpa dialog antar agama
(umat beragama)”. Dengan substansi yang senada, Mun’im Sirry pun
menegaskan, “Tak akan ada perdamaian di dunia tanpa koeksistensi
antarumat beragama”. Ungkapan tersebut menyiratkan kepada kita betapa
pentingnya dialog lintas iman untuk melahirkan sikap koeksistensi, dan dari
koeksistensi tersebut lahirlah perdamaian. Dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia (KBBI), kata koeksistensi dimaknai dengan “keadaan hidup
berdampingan secara damai antara dua negara (bangsa) atau lebih yang
berbeda atau bertentangan pandangan politiknya”. Memang kata
koeksistensi lebih banyak dikenal dalam studi politik negara, tetapi
semangatnya dapat ditarik dalam skala kehidupan yang lebih kecil,
kehidupan bermasyarakat antarumat beriman.

Sayangnya, alih-alih saling menerima keberadaan sang liyan, seringkali
yang terjadi justru menegasikan eksistensi yang berbeda. Ada banyak
konflik atas nama agama yang terjadi dalam lapisan sejarah umat manusia.
Bahkan di era modern saat ini, masih sering disaksikan perpecahan dan
permusuhan yang dilandaskan atas perbedaan suku dan agama. Tidak
hanya dalam skala global dunia, di Indonesia pun masih sering kita temukan
kekerasan atas nama agama, atas nama kitab suci. Penutupan rumah
ibadah, ujaran kebencian di media sosial, dan sejumlah aksi kekerasan
lainnya. Ketika buku ini dituliskan, kasus penolakan pembangunan gereja
oleh masyarakat yang didukung Pemerintah Kota Cilegon sedang marak
diperbincangkan. Bagaimana bisa, di satu kota yang penduduk Kristianinya
lebih dari 6.000 jiwa, tidak ada satu pun gereja yang dibangun.

I 221



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

Dunia kampus dalam pusaran radikalisme

Tidak hanya di tataran masyarakat, bahkan di dunia kampus yang
seharusnya dapat menjadi tempat aman dalam perkembangan wacana
keilmuan yang inklusif pun saat ini mendapat ancaman yang serius.
Penelitian terbaru dari Pusat Pengembangan Islam dan Masyarakat (PPIM)
UIN Jakarta bekerja sama dengan Convey Indonesia pada tahun 2020
menunjukkan data yang perlu kita perhatikan.

Penelitian ini mengambil skala perguruan tinggi yang luas, baik di
Perguruan Tinggi Negeri (PTN), Perguruan Tinggi Agama (PTA) juga
Perguruan Tinggi Swasta (PTS). Secara kuantitatif, ada 2866 mahasiswa, 673
dosen, 79 kuesioner Perguruan Tinggi (PT), yang mencakup PTN 31,44%;
PTS 52,83%; PTAN 4,82%; PTAS 7,47%; dan PTK 3,45%. Sedangkan secara
penyebaran gender mencakup 57,8% perempuan dan 41,1% laki-laki.
Adapun secara keragaman agama, Islam 79,97%; Kristen Protestan 10,85%;
Kristen Katolik 6,04%; Hindu 2,30%; Buddha 0,77%; Konghucu 0,03%; dan
Aliran Kepercayaan 0,03%.

Setidaknya penelitian ini berangkat dari hipotesis bahwa kampus-
kampus selama ini menjadi benih penyebaran paham kekerasan dan
intoleran. Dalam penelitian ini, indikator yang dimaksud dengan toleransi
beragama adalah kesediaan untuk mengakui hak-hak sipil orang-orang dari
kelompok agama lain, terutama kelompok agama yang tidak disukai atau
disetujui seseorang. Dari pernyataan tersebut, diturunkan delapan
indikator sikap toleransi, di antaranya pendirian rumah ibadah (agama yang
tidak disukai) boleh dilakukan di lingkungan tempat tinggal saya; pemeluk
(...) boleh menjadi kepala daerah; apabila pemeluk (..) meninggal,
jenazahnya boleh dikuburkan di tempat pemakaman umum di lingkungan
tempat tinggal saya; dll.

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa ada 30% lebih mahasiswa di PT
yang memiliki sikap toleransi rendah dan sangat rendah. Tentu angka
tersebut bukanlah angka yang kecil. Itu berarti 3 dari 10 mahasiswa punya
pretensi pemahaman yang intoleran terhadap keberagaman. Lebih lanjut,
penelitian ini juga menunjukkan bahwa kegiatan kerohanian dan iklim sosial

222 I



Perjumpaan di Kampus yang Tak Boleh Pupus

kampus berpengaruh terhadap toleransi beragama mahasiswa. Semakin
aktif seorang mahasiswa dalam kegiatan keagamaan yang homogen, maka
kian tinggi sikap intoleransinya terhadap keberagaman. Setidaknya hal ini
dapat diafirmasi dari kisah-kisah yang diangkat dalam buku ini. Para penulis
adalah peacemaker yang mempunyai kawan lintas iman. Sebelum mereka
berjumpa, lingkungan keluarga, kondisi masyarakat dan iklim pendidikan,
membuat kehidupan mereka menjadi terkotak-kotak.

Lebih lanjut, ada beberapa faktor yang berpengaruh pada toleransi
beragama mahasiswa menurut riset PPIM, yaitu:

1. Iklim sosial berpengaruh terhadap toleransi mahasiswa.

2. Pengalaman bergaul dengan kelompok agama, pandangan berbeda

meningkatkan toleransi.

3. Semakin tinggi partisipasi dalam kegiatan kerohanian kampus,

semakin rendah sikap toleransi beragama mahasiswa.

4. Membaca artikel keagamaan daring berasosiasi positif dengan

intoleransi.

5. Persepsi keterancaman meningkatkan intoleransi.

6. Laki-laki secara umum memiliki tingkat toleransi beragama yang

lebih besar dibandingkan perempuan.

7. Pendapatan orang tua mahasiswa yang besar, toleransi juga tinggi.

Dengan data tersebut, dunia kampus saat ini harus bergerak dan
berinisiatif untuk melakukan upaya preventif agar tidak “kecolongan”
dengan paham-paham intoleran. Dalam bahasa penelitian tersebut,
kampus harus menciptakan iklim sosial yang merangkul keberagaman,
bukan memaksa untuk seragam.

Berdasarkan hasil penelitian tersebut, ada empat rekomendasi yang
diberikan oleh PPIM untuk para pemangku kebijakan, baik dalam level
nasional maupun Perguruan Tinggi. Pertama, perkaya keberagaman
pengalaman sosial-keagamaan dan interaksi sosial lintas kelompok
keagamaan di kalangan mahasiswa. Kedua, perbaiki iklim sosial kampus
dengan meningkatkan toleransi beragama di kalangan dosen, dan
penghargaan terhadap minoritas. Ketiga, perkuat program peningkatan
toleransi beragama mahasiswa sesuai dengan kekhasan konteks sosial PT

I 223



Pesan Damai dari Milenial Peacemaker

dan kondisi sosial-demografi mahasiswa. Keempat, arus utamakan
kebijakan berdasarkan keragaman sosial dengan menyediakan data yang
terpilah secara kelompok sosial keagamaan.

Kisah anak muda yang menginspirasi

Di satu sisi, penelitian PPIM tersebut memang menjadi alarm bagi kita
untuk waspada terhadap penyebaran ideologi kebencian. Namun, kita pun
patut bersyukur dengan adanya gerakan-gerakan anak muda vyang
merangkul keberagaman. Dalam buku ini, kita dapat membaca berbagai
kisah anak muda yang berani keluar dari zona nyaman. Sebagian besar
mereka juga mengalami perjumpaan ketika berada di bangku kuliah. Ini
menandakan bahwa sebenarnya anak muda dapat menjadi pionir
perdamaian, jika mereka diberikan sarana untuk belajar satu sama lain. Kata
kuncinya adalah mau berdialog. Sebab dengan adanya dialog, maka
prasangka teologis akan terkikis. Kebencian akan digantikan dengan
kecintaan.

Beberapa cerita baik yang dituliskan di buku ini juga dapat kita lihat dari
pengalaman perjumpaan yang dilakukan oleh komunitas Young Interfaith
Peacemaker Community (YIPC). Melihat namanya, kita bisa mengetahui
beberapa hal. Pertama, komunitas ini digerakkan oleh generasi muda,
milenial tentunya. Kedua, fokus komunitas ini adalah di kajian interfaith dan
peace. Jika ingin disederhanakan, komunitas ini bersumber pada dua nilai
yang tak dapat dipisahkan yaitu Interfaith Dialogue dan Peace Education
yang digerakkan oleh anak muda.

Keduanya menjadi satu kesatuan layaknya dua sisi mata uang logam. Di
YIPC, kita melakukan interfaith dialogue yang didasarkan dengan prinsip-
prinsip perdamaian. Bukan kebencian atau merasa benar sendiri. Ini
namanya interfaith debate, bukan dialog. Selain itu, ajaran-ajaran
perdamaian yang digaungkan juga berlandaskan pada nilai kitab suci. Hal ini
sekaligus menjadi konter narasi bagi sebagian kelompok di luar sana yang
sering mengatasnamakan kitab suci dalam melakukan aksi teror.

YIPC, sebagaimana komunitas perdamaian lainnya, lebih mengutamakan
dialog, bukan monolog. Membudayakan diskusi untuk saling memahami.

224 I



Perjumpaan di Kampus yang Tak Boleh Pupus

Jika merujuk pada pendapat Prof. Banawiratma, setidaknya ada tujuh
tataran dialog sebagai berikut:

1. Dialog kehidupan

2. Analisis sosial dan refleksi etis kontekstual

3. Studitradisi-tradisi agama (saya sendiri dalam komunitas agama saya
sendiri)
Dialog antarumat beragama: berbagi iman dalam level pengalaman
Dialog antarumat beragama: berteologi lintas agama
Dialog aksi

N o v o

Dialog intraagama3*

TUJUh tataran dialog itu juga perlu dibumikan dan dimasifkan
keberadaannya di dunia kampus. Sehingga kampus dapat menjadi miniatur
latihan keberagaman, sebelum nantinya para mahasiswa terjun ke
masyarakat mengabdikan keilmuannya. Jika dari kampus, mahasiswa sudah
dilatih untuk merayakan keberagaman, maka harapannya mereka akan
menjadi manusia yang berkualitas di masyarakat, menjadi peacemaker,
bukan troublemaker.

The last but not least, kisah pengalaman berdialog dan berjumpa dengan
beragam orang yang dituturkan dalam buku ini dapat mengajarkan kita
bagaimana merayakan keberagaman di tengah perbedaan. Bagi anak muda
yang membaca karya ini, silakan berefleksi, maukah Anda mengikuti kisah
mereka, keluar dari zona nyaman untuk hidup di tengah perbedaan.
Sedangkan bagi para pemangku kebijakan, khususnya di dunia kampus,
saatnya berbenah, mari ciptakan lebih banyak lagi anak-anak muda yang
mencintai keberagaman, agar kampus benar-benar mengejawantahkan
semboyan, Bhinneka Tunggal Ika.

34 ).B. Banawiratma (dkk.), Dialog Antarumat Beragama: Gagasan dan Praktik
di Indonesia, (Bandung: Mizan, 2010), him. 8.

I 225



226 I



Biodata Penulis

Aditya Oza Pratama

Hai semua, perkenalkan nih, saya Aditya Oza Pratama. Saya lahir di
Tapan, Sumatra Barat. Saya saat ini aktif bekerja. Selain itu juga aktif di
kegiatan lintas agama dan kerelawanan yang lain, untuk kontak bisa
melalui  email adityaozapratamal@gmail.com atau instagram
@aditya_ozap.

Ahmad Shalahuddin Mansur

Ahmad Shalahuddin Mansur aka Ahmad SM, manusia Bugis yang lahir
di Parepare, 3 Juli 1993. Pernah kuliah di S-1 llmu Al-Qur’an dan Tafsir
UIN Sunan Kalijaga dan saat ini tengah merampungkan S-2 Magister
Teologi UKDW Yogyakarta. Bergiat di Qur’anic Peace Study Club dan
Social Movement Institute (SMI). Melayani sebagai fasilitator di YIPC
Indonesia sejak 2014 hingga saat ini, sisanya bergiat di dialog lintas iman
di kalangan anak muda. Pelanjut ide atau gagasan serta misi Gus Dur
dan Buya Syafii Ma’arif. Bisa menyambung rasa ke
ahmadmansur@protonmail.com.

Ainun Jamilah

Nama saya Syarifah Ainun Jamilah akrab disapa Ainun. Lahir dan
dibesarkan di Kota Makassar pada tanggal 11 Agustus. Suku yang
diwariskan kedua orang tua kepada saya adalah suku Makassar. Saat ini
aktif dalam berbagai kegiatan yang mengusung isu moderasi dan
toleransi beragama, baik dalam skala lokal bersama Jaringan Lintas
Iman Harmoni Sulawesi Selatan dan Aliansi Perdamaian Kota Makassar
maupun nasional bersama Cadar Garis Lucu. Hobby saya adalah
menonton film dan mendengarkan lagu-lagu favorit. Status saat ini
lajang. Media sosial Instagram pribadi saya yaitu, @_nunjamilah.

I 227



Alfaizah Permadi

Saya biasa dipanggil Icha. Lahir di Jakarta, 15 Juni 1998, bersuku Jawa,
kuliah di Universitas Esa Unggul. Saat ini saya sebagai head facilitator
YIPC Jakarta, aktif di YIPC Jakarta, hobinya menikmati musik, jalan-jalan,
status melajang, medsos alfaizah_permadi (instagram).

Anditya Restu Aji

Bisa dipanggil Anditya atau Aji. Aku lahir di Yogyakarta, 29 Mei 1990.
Suku: Jawa. Kesibukan saat ini bekerja sebagai karyawan. Hobi:
membaca, memasak, dan traveling. Saat ini aktif di Vihara Karangdjati
Yogyakarta sebagai Dayakasabha di bidang Sosial dan Dhammayatra.

Aniati Tokomadoran

Aniati Tokomadoran, atau biasa dipanggil Ani. Merupakan perempuan
muslim yang berasal dari Maluku. Perempuan lulusan jurusan limu
Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Yogyakarta ini merupakan
anak kedua dari empat bersaudara. Sejak kecil ia menyukai hal-hal yang
berkaitan dengan kreatifitas, menggambar, menulis, menyulam dan
juga mendekor. Kecintaannya kepada dunia kreatif dijadikan sebagai
alat strategis mengkampanyekan isu sosial. Saat ini Ani bekerja sebagai
Staf Media Komunitas Solidaritas Perempuan Kinasih di Kota
Yogyakarta, bertugas menyajikan isu seksualitas, pangan, agraria dan
perubahan iklim dengan perspektif feminis di media sosial komunitas.
Kamu dapat membaca beberapa tulisannya di website Mojok.co, dan
juga solidaritasperempuankinasih.com. Untuk mengenal lebih dekat
dengan Penulis, kamu dapat berkunjung ke media sosial instagram
@tokomadoraniati atau facebook Aniati Tokomadoran.

Anifa Hambali

Anifa Hambali banyak orang mengenalnya. Perempuan berzodiak
gemini ini lahir di Sidoarjo Jawa Timur. Menulis baginya adalah healing
terbaik yang selalu dijalaninya. Aktif sebagai Koordinator Nasional Arus

228 I



Informasi Santri (AIS) Nusantara, sekaligus Fasilitator YIPC Indonesia.
Bisa saling sapa di instagram @anifahambali.

Annisa Zuhra

Annisa Zuhra, bekerja sebagai staf media di YIP Center dan Institut
DIAN/Interfidei. Aktif bergerak di komunitas perdamaian bersama YIPC
Yogyakarta. Mari berteman di instagram: @annisazuhrayahya.

Asaria Lauwing Bara

Halo, Beta Asaria Lauwing Bara. Orang biasa memanggil Beta dengan
sebutan Wenang. Wenang adalah sebutan untuk laki-laki bahasa
Mauta. Suku Kaka dari Pulau Alor. Beta pendiri rumah Mentari Maulafa,
yaitu komunitas anak muda lintas agama dan budaya untuk perjuangan
gerakan literasi, kesetaraan gender, pemberdayaan anak muda,
perlindungan lingkungan hidup, dan membangun komunitas damai
lintas agama dan budaya. Hobi mengajar anak-anak dan berpetualang.
Alamat email: lauwingbaraasaria@gmail.com. Beta mempunyai minat
studi dalam bidang ekologi dan peace studies. Saat ini menjadi peneliti
pewarna tenun dari bahan alami.

Canisa

Biasa dipanggil Can atau Nisa. Aku lahir di Bandung pada tanggal 26 Juni
2004. Karena aku lahir di Bandung, tentu saja aku bersuku Sunda. Saat
ini aku baru mau memasuki semester satu di perkuliahan. Aku aktif di
organisasi Budi Daya atau Taruna Budi Daya, organisasi yang mewadahi
para penghayat kepercayaan atau penganut agama lokal. Aku juga
tergabung dalam satu yayasan penempaan yang ada di Bandung,
yayasan itu bernama Pijar. Jika orang-orang bertanya mengapa aku
ingin belajar menempa? Jawabannya adalah, selain karena menempa
itu sesuatu yang seru dan menantang, aku juga tertarik dengan visi misi
pijar untuk menyuarakan kebudayaan, nilai-nilai luhur dan kearifan
lokal. Oh ya, aku juga termasuk orang yang senang bepergian, lebih

I 229



tepatnya merasa bosan jika setiap hari berdiam diri di rumah. Jika kamu
juga termasuk orang yang sama, maka mari bepergian bersama.

Erika Florentina

Halo. Saya Erika, biasa dipanggil Er, Rik, atau Ka. Kegiatan saat ini
bekerja sebagai shadow teacher di salah satu sekolah di Bekasi. Saya
berasal dari Medan dan sebelumnya aktif di Young Interfaith
Peacemaker Community (YIPC) regional Medan. Bagi teman-teman
yang pakai instagram boleh follow @ambilkanbintangbu, mari
berteman!

Ester Nurhana Kusumawati

Dipanggil dengan sapaan Ester atau Nur atau Hana. Seorang
pengangguran terdidik sekaligus mahasiswa. Pernah berkuliah jurusan
Bioteknologi dan sedang berkuliah Pendidikan Bahasa Inggris. Lahir dan
besar dalam lingkaran majemuk pada 28 Juli 1999. Aktif di berbagai
komunitas dengan spektrum beragam, di antaranya YIPC, GMNI,
Sekolah Tani Muda, dan lain-lain. Sangat menyukai pertanian. Dapat
dihubungi melalui instagram @e.n.kusumawati.

Fanny Susiani

Fanny (22 Tahun), lahir di Tasikmalaya, pernah kuliah di Universitas
Maranatha jurusan Sastra China, aktif di dalam Pemuda Agama
Khonghucu Indonesia Tasikmalaya (Pakin Tasikmalaya) dan Pemuda
Agama Khonghucu Bandung (Pakin Bandung).

Ibnu Ghulam Tufail

Bang Ghulam, anak Jakarta berdarah Sunda yang hidup di Jogja sudah
10 tahun. Numpang lahir di Cianjur, tapi berbudaya Jakarta, yang kini
menjawa. Ghulam secara profesional bekerja sebagai Brand dan Ul
Designer. Di satu sisi, dia juga seorang pengulas dan kurator musik
Heavy Metal & Rock. Ada juga PEACEMAKER.lab yang jadi side project
yang sedang dikerjakan based on pengalamannya di YIPC Indonesia.

230 I



Indra Anggara

Halo, salam kenal ya, kenalin aku Indra Anggara biasa dipanggil Ndra.
Lahir di Bandung 21 November 2001, sudah berumur 20 tahun,
sekarang sedang menempuh pendidikan S-1 di jurusan Manajemen,
aktif di komunitas lintas iman di Bandung namanya JAKATARUB,
hobinya fotografi bisa lihat di instagram saya @Indralust_.

Jessica Ayudya Lesmana

Jessica saat ini menjadi peserta panggilan terbuka sekolah “salah didik”
di kunci kultural studies aktif sebagai relawan Waria Crisis Center (WCC)
sebagai pengelola perpustakaan mini, hobi menulis, dan silakan bersua
di media sosial rupatransgender (instagram).

Lorenzo Vicario Esquivelda Fellycyano

Lorenzo akrab dipanggil Zozo, seorang Indonesia asli beretnis Tionghoa
yang besar dalam budaya Jawa. Mudahnya, ia tidak dapat berbahasa
Mandarin tapi paham bahasa Jawa. Keterlibatannya dalam aktivitas
lintas iman dan perdamaian, salah satunya melalui YIPC, merupakan
komitmennya sebagai seorang Kristen Mennonite. Zozo juga aktif di
berbagai organisasi kemanusiaan dan pendidikan. la dapat dihubungi di
fellycyano@outlook.com atau Instagram @zozofelo.

M. Hisyam Malik

Muhammad Hisyam Malik, biasa dipanggil Hisyam, lahir di Rembang, 25
Desember 1996, keluarga saya suku Jawa, kesibukan saat ini belajar di
UIN Sunan Kalijaga dan YIPC Jogja, Ig hisyam.malikm.

M. Naufal Waliyuddin

Asal Mojokerto, Jawa Timur, tepatnya di Kembangsore, Pacet. Kini
mukim di Yogyakarta. Gemar menulis, melukis, berpetualang dan
nonton film. Merintis media kecil untuk berkarya yaitu "metafor.id".

I 231



Sering menggunakan nama pena Madno Wanakuncoro dan bisa disapa
di IG:@madno_wk.

M. Rouful Hadi Sy

Hallo, nama saya M Rouful Hadi S, S.Ag. Saya seorang muslim yang
hidup selama 21 tahun dengan latar belakang homogen dari segi
Agama, saya bersekolah dari SD hingga Perguruan tinggi dengan label
sekolah Islam. Di lingkungan yang homogen saya menganggap bahwa
semua harus beragama Islam dan negara Indonesia harus menerapkan
syariat Islam karena mayoritas beragama Islam. Sudut pandang berubah
ketika saya mengikuti Peace Camp Jakarta tahun 2017.

Marcelinus Wahyu Setyo Aji

Halo semuanya, Berkah Dalem. Perkenalkan, nama saya adalah Fr.
Marcelinus Wahyu Setyo Aji, SCJ atau yang sering disapa Fr. Linus. Saya
berasal dari Lampung dan sekarang berdomisili di Skolastikat SCJ
Yogyakarta dan sedang menjalani studi di Universitas Sanata Dharma
Fakultas Filsafat Keilahian. Saya adalah seorang biarawan atau frater
Katolik dalam Kongregasi Imam-Imam Hati Kudus Yesus atau SCJ. Untuk
mengenal diri saya lebih lanjut, silakan kontak saya di sosial media
Instagram saya yaitu @marcelinus_wahyu. Matur nuwun, Berkah
Dalem.

Ni Luh Sriyani

Halo perkenalkan nama saya Ni Luh Sriyani biasa dipanggil Niluh atau
Sriyani. Lahir di Karangasem, Bali pada tanggal 02 Mei 1999 berasal dari
Suku Bali, pernah kuliah di Universitas Negeri Yogyakarta mengambil
Jurusan Pendidikan Sosiologi. Kesibukan saat ini menekuni profesi
sebagai seorang guru di salah satu SMA Negeri di Bali. Hobi membaca
dan berenang. Status single happy. Media sosial IG @niluhsriyani.
Arigatou.

232 I



Patricia Natasha

Cia-Cia adalah seorang fasilitator dari Young Interfaith Peacemaker
Community (YIPC) Indonesia regional Jakarta. Sebagai keturunan
Tionghoa-Medan dari keluarga mayoritas Katolik, Cia-Cia dibesarkan di
Tangerang dalam lingkungan yang relatif eksklusif. Melalui kehendak
Tuhan, Cia-Cia terdorong untuk bergabung dalam YIPC Jakarta saat
duduk di kelas 2 SMA. Sejak saat itu, sudah empat tahun Cia-Cia
berproses dalam gerakan perdamaian dengan ketertarikan pada dialog
tentang prasangka, konflik, dan warisan kebencian. Cia-Cia sedang
menempuh kuliah di Fakultas Hukum Universitas Indonesia, dan dapat
diajak diskusi lewat |G @ciacia_saratasha serta dapat diperiksa pula
usaha yang Cia-Cia rintis untuk YIPC Jakarta @peacestorejakarta.

Rama Zatriyah Galih Panuntun

Penulis merupakan Guru Bimbingan Konseling SMA Muslimin Rongga
sekaligus aktivis Young Interfaith Peacemaker Community (YIPC)
Indonesia. Setelah memiliki Isa (anak putranya), penulis juga aktif dalam
kontribusi kanal Peacemaker Lab dan BandungBergerak.ld. Silakan
bersua di udara dan terbuka untuk kolaborasi bersama melalui
Instagram: @panuntunrama // Facebook: Rama Zatriya Galih Panuntun
// Wordpress: panuntunrama.wordpress.com.

Rina Nuryasari

Halo, saya Rina. Saya memiliki minat di bidang lingkungan hidup,
kesetaraan, dan gerakan pemuda. Saat ini beaktivitas sebagai fasilitator
salah satu lembaga pendidikan di Yogyakarta dan selalu meluangkan diri
untuk menulis pengalaman reflektif untuk bisa dibagikan ke semakin
banyak orang. Semoga tulisan saya dalam buku ini turut memperkaya
pengalaman pemuda dalam merayakan keberagaman.

Yesika Theresia Sinaga
Halo, perkenalkan saya Yesika, biasa dipanggil Yeye. Saya berasal dari
Sumatera Utara. Tentu tidak asing dengan marga yang ada di nama

I 233



saya, ya. Saya berkuliah S-1 di Jurusan Filsafat UGM, kemudian
melanjutkan S-2 di Universitas Pertahanan Republik Indonesia. Selain
menjadi mahasiswa, saya juga tertarik dengan isu perdamaian dan
keberagaman sehingga bergabung dan aktif sebagai fasilitator di YIPC
Indonesia.

Yulaikha

Saya Yulaikha, asli Wonosobo saat ini sedang menempuh pendidikan
semester lima di UNY. Teman teman bisa menghubungi saya melalui
akun Instagram: @Yulaikha_nasir.

Biodata Komikus

Adhitama Yoga Faraitodi

Salam kenal, saya Adhitama lahir di Yogyakarta, 14 Januari 1996. Hobi
membuat komik dari kecil dan aktif dibanyak komunitas kreatif atau
komik, salah satunya forum komik jogja. Saya kuliah di UPN Yogyakarta
jurusan pertambangan, tetapi lebih memilih mengejar passion dengan
berkarir sebagai komikus. Salah satu komik yang saya buat bisa dibaca
di instagram dengan nama @kosanimal.

Haidar Nahwan Nur

Saya Haidar Nahwan, lahir dan besar di Wonogiri. Untuk saat ini saya
sedang menempuh kuliah dan bekerja sebagai freelance. Hobi saya
adalah menggambar dan mewarnai di instagram @kekinkonya.

Muhammad Akmal

Muhammad Akmal, atau lebih akrab dipanggil Akmal atau Amay, tetapi
saya membuat nick khusus di beberapa platform dengan panggilan Simi.
Kontribusi saya di buku ini sesuai dengan hobi sejak kecil, yaitu
berenang hehe, tentu saja hobinya menggambar kartun. Saya lahir dari
kedua orang tua bersuku Banjar, salah satu suku asli dari tanah
Kalimantan. Saat ini sedang melanjutkan kuliah jurusan pendidikan

234 I



Bahasa Inggris, mohon bantu doanya, tentunya sambil bekerja
mengajar di suatu lembaga, sambil jualan dikit-dikit buat nambahin
jajan. Oh iya, saya juga punya sosial media, lebih sering aktif di
instagram.com/meowarnai  jangan lupa mampir ya, semoga
kebahagiaan membersamai kita semua, salam kedamaian.

Tomi Wahyudi

Salam. Hai, aku Tomi Wahyudi. Aku lahir di Yogyakarta dua puluh tujuh
tahun yang lalu. Belum lama ini, aku menyelesaikan studi di kampus
tercinta, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. Sejak kecil aku suka
menggambar, dan kini sedang mengasah keterampilan dalam membuat
komik. Cek karyaku yang lain di instagram @tomiwyd. See ya.

Yofi Wasil Sibaweh

Saya Yofi, biasa melakukan aktivitas-aktivitas seputar menggambar.
Saya lahir di Bali. Saya ingin sekali komik saya dikenali dan bisa memberi
nilai positif dan menghibur bagi yang membaca. Semoga dalam komik
yang saya kerjakan kali ini bisa memberi manfaat bagi orang lain.

Penulis Prolog

Riston Batuara

Lahir dari keluarga Batak Kristen di desa Dolok Hataran, Siantar, Sumut.
Menyelesaikan studi TK-SMA di Pematangsiantar, Alumnus Pendidikan
Matematika Unimed dan juga Magister Teologi STTIl Yogyakarta.
Penulis menikah dengan Sontiar Junita Sarmauli Marpaung dengan satu
anak yang bernama Shemuel Boy lkhtiaris. Selain sebagai dosen, juga
sebagai direktur di YIP Center dan juga Fasilitator dan Advisor di YIPC ID.

I 235



Penulis Epilog

Rahmatullah Al-Barawi

Pemuda Bugis yang lahir di bumi Batiwakkal Kab. Berau, Kaltim, dan
lebih dari sepertiga kehidupannya saat ini dilewati di Yogyakarta.
Setelah mengenyam pendidikan menengah, ia merantau ke Yogyakarta
untuk nyantri di PP. An-Nur Bantul, dilanjutkan S-1 dan S-2 di UIN Sunan
Kalijaga, semuanya tidak jauh dari menyelami upaya samudera Alquran
yang tiada bertepi. Selain itu, ia juga mendalami isu lintas iman yang
membawanya aktif sebagai fasilitator YIPC Indonesia, Pimred
PeaceNews dan co-founder Qur’anic Peace Study Club. Selain suka
membaca, menulis dan jalan-jalan, pemuda jomlo ini juga suka
menonton film dan drama. Mari bersua melalui instagram
@riyadh.arraihan dan @darasbuku, serta dengarkan celotehannya
seputar buku di Siniar “Daras Buku” di Spotify.

236 I






Buku ini menghadirkan cerita baik anak muda lintas iman dari berbagai dimensi, agama,
penghayat kepercayaan, suku, dan gender. Jika orang bijak pemah bilang: “Experience is more
important than education”, maka melalui beragam kisah yang ditulis oleh para peacemaker
muda keren ini kita akan menemukan praksis nilai-nilai luhur yang sering dikhotbahkan di
masjid, gereja atau tempat ibadah lainnya. Pun selalu dibahas secara serius di bangku sekolah,
kampus, dan berbagai macam seminar di hotel berbintang. Cerita yang ditulis dalam buku
ini mungkin simpel dan sederhana. Tapi percayalah, sesuatu yang simpel dan sederhana,
prosesnya tidak semudah memakai sandal jepit, dan belum tentu bisa diduplikasi secara
instan.

Semoga kehadiran buku indah ini menjadi miniatur “Telaga Kasih 5ayang”.
Budi Kardjo Putro, Nominator Kick Andi Heroes 2022, Pendiri Warung Ikhlas Dunsanak

Buku berjudul “Pesan Damai dari Milenial Peacemaker” ini menggambarkan optimisme
kalangan muda untuk merajut perdamaian yang koyak karena kebencian berbasis agama
dan kepercayaan.

Shinta Maharani, Ketua Aliansi Jurnalis Independen Yogyakarta dan Jurnalis Tempo

Damai yang diperbincangkan akan melahirkan kepekaan dan kepedulian. Damai yang
dipraktikkan akan membuahkan kenikmatan...
Ruwaida, Ketua Umum Yayasan Keadilan dan Perdamaian Indonesia (YKPI)

Buku ini penuh dengan kisah-kisah yang mengharukan dan menggembirakan dari hasil
aktivitas anak-anak muda lintas iman.
Jim Baton, Aktivis Perdamaian, Penulis Novel “Someone Has to Die”

Buku ini mencatat pengalaman mereka menghadapi tantangan. Proses ini menegaskan
perjuangan (lintas) iman tak pernah amin
Leonard Chrysostomos Epafras, Universitas Kristen Duta Wacana (UKDW) dan Indonesian
Consortium for Religious Studies (ICRS) UGM

IZEN 8/ B-B25-08333-6- 7

786239 833367




